الاهواني

معاني الفلسفة

# مَعَايِللفلسَفَۃ

''اُليف الدڪنور

احمدنؤا دا لأهوانى

مدرس الفلسفة بجامعة فؤاد الأول

[ القاهرة : ١٣٦٦ هـ -- ١٩٤٧ م ] الطبعة الأولى

ملتنئواللبه والنثراضاب داراجيكا في المسكت بُلِعَرْبُكِيَّة عِيسَى الْبِسَا بِالْحَسَابِي وَشْسَرِكَاهُ



## كلة المؤلف

رأيت الناس في مصر والشرق العربي مقبلين إقبالا منقطع النظير على قراءة كتب الفلسفة والاطلاع على أفكار أصحابها . ولم يكن ذلك هو المألوف منذ عهد قريب ، بل كانت الفلسفة عنواناً على الإغراب والتعقيد والغموض ، وكان التفلسف سمة الحارجين عن جادة الطريق . حتى إذا شذ أحد عن الأفكار الدارجة ، أو طلع برأى جديد قيل له : لا تتفلسف ، كان الفلسفة رذيلة من الرذائل يتهم بها صاحب التفكير المعوج المنحرف ؟ فرهبها الناس وانصرفوا عنها ، وظلت حبيسة الكتب ، بعيدة عن الأذهان غريبة عن القاوب .

و إقبال الناس على الفلسفة يحمل الدليك على يقظة هذا الشعب، ونفض غبار الكسل والجمود عن العقول. فقد صحبت الفلسفة الحضارة الإسلامية في أوجها، حتى لقد وصفها أبو يعقوب الكندى، فيلسوف العرب، في رسالته إلى الحليفة المعتصم بالله في الفلسفة الأولى فقال: إن أعلى الصناعات الإنسانية منزلة، وأشرفها مرتبة، صناعة الفلسفة.

و يرى أوجست كمت أن الإنسانية تمر فى أدوار ثلاثة: الدور الدينى ، والدور الميتافيزيق أو الفلسنى ، والدور العلمى . فإن قيل: إننا فى عصر العلم ولا حاجة بنا أن نعودالقهقرى إلى عصر الفلسفة ، قلنا: ولكننا فى فجر النهضة ولا بد لنا من اجتياز دور الفلسفة ، حتى لا تكون هناك فجوة أو طفرة بين العصرين .

و بعد : فهل وقع الطلاق فعلا بين العلم والفلسفة ؟ أم لا تزال الإنسانية في حاجة إلهما جميعا ؟ !! .

مهما يكن من شيء فإن اتجاه الشعوب الشرقية اليوم إلى الفلسفة ، كما يتجهون إلى العلم .

فرأيتُ من الخير أن أمهد لطلاب المعرفة والحكمة بهذا الـكتاب أفتح لهم أبواب هذه الصناعة ، حتى يستقيم الطريق ، وترفع منه الأشواك التي كانت تضنى على الفلسفة ما يكتفنها من غموض و إبهام .

و إنى لأستلهم فى هذا المؤلف روح أستاذنا الغفور له الأستاذ الأكبر شيخ الجامع الأزهر مصطفى عبد الرازق . عنه أخذت الوضوح فى الفكر ، والدقة فى التعبير ، والسعى وراء الحق ، وهى خلال جعلت منه الفيلسوف الحق .

أحمد فؤاد الاهوانى

أكنوبر سنة ١٩٤٧



القسم لأول

## لفطالفليتفذ

J. ?

أكبر الظن أن الناطقين بالضاد يلفظون كلم<u>ة الفلسفة</u> ولا يعرفون أصلها فى الاشــتقاق.

هى لفظة يونانية نقلها العرب في عصر الترجمة . قال الفارابي : « اسم الفلسفة يوناني ، وهو دخيل في العربية . وهو على مذهب لسانهم فيلوسوفيا ؟ ومعناه إيشار ، الحكمة . وهو في لسانهم ممكب من « فيلا » ومن « سوفيا » . ففيلا الإيثار ، وسوفيا الحكمة . والفيلسوف مشتق من الفلسفة ، وهو على مذهب لسانهم : « فيلوسوفوس » . فإن هذا التغيير هو كتغيير كثير من الاشتقاقات عندهم ، ومعناه المؤثر للحكمة عندهم هو الذي يجعل الوكد من حياته ، وغرضه من عمره الحكمة » .

فالفلسفة إذن هي محبة الحكمة . وذكر شيشرون أن فيثاغورس هو الذي وضع هذه اللفظة فقال : لست حكما ، ولـكني محب للحكمة .

وجاء فى ختام محاورة فيدر أن سقراط أمر فيدر أن يخبر ليسياس برسالة الآلهة ، وفحواها : أنهوميروس وسولون وسائر الشعراء والخطباء والمشرعين إذا كانت كتاباتهم تستند إلى معرفة الحقيقة ، فلا ينبغى أن يسموا كذلك ، بل الأليق أن ينعتوا بلقب أسمى .

فيــدر \_ وما ذلك الاسم الذي تطلقه علمم ؟ .

سقراط ـ لا أسميهم حكماء ، لأن هذا الاسم عظيم لا يتصف به إلا الله وحده ! ، و إنما أسميهم محيى الحـكمة أى ( فلاسفة ) .

غير أن هـذا التعريف التاريخي لهذه اللفظة لا يدلنا على شيء ، فقد أحالنا من لفظة محبة الحكمة والحكمة من صفاته . فما الحكمة وما الحكم والحكم ؟ !! .

قال الفيومى صاحب المصباح المنير: « الحكمة وزان قصبة للدابة ، سميت بذلك لأنها تذللها لراكبها حتى تمنعها الجماح ونحوه . ومنه اشتقاق الحكمة لأنها تمنع صاحبها من أخلاق الأرذال » .

و بحث الأستاذ الأكبر مصطفى عبد الرازق عن أصل الفلسفة عند المسلمين فى كتابه تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية ، فأنتهى إلى أننا «كثيراً ما نجد فى كتب مؤلفى العربية وضع الحكمة والحكيم مكان الفلسفة والفيلسوف و بالعكس ، وعبروا بحكاء الإسلام وفلاسفة الإسلام . والحكم عندهم على إطلاقه هو أرسطو » .

الواقع أن الحكمة أنبل المعارف ، والمتصف بها أنبل الناس . قال تعالى : ﴿ يُوْتِى الحَكْمَةُ مِن يَشَاء ، ومن يُؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيرا ﴾ . فالحكمة أسمى شيء في الحياة . وليست الحكمة النظر بالبصر فحسب ، بل بالبصر والقلب معا ، أو بعين الحسوالعقل إلى هذا العالم الذي وجدنا فيه ، وقد يقول قائل : وهل يوجد من لا ينظر ؟ فنجيب : نعم ، لأن معظم الناس لا يستفيدون من حواسهم ، وتقع أمامهم الأشياء المختلفة وهم لا يشعرون . وقد حث الله تعالى على النظر فقال : ﴿ وفي الأرض آيات للوقنين ، وفي أنفسكم أفلا تبصرون ﴾ . وقال ﴿ فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القاوب التي في الصدور ﴾ .

ولكل إنسان نظرة فى الحياة: فى أصلها وغاياتها، وفى مصير هذا الإنسان، وفى البعث والحلود، وفى الحير والشر .... فهذه أسئلة لا بد أن كل واحد قد فكر فيها، وانتهى إلى رأى حقاً كان أم باطلا . فإن قلت: ومن الناس من يقف متردداً لا يستطيع أن يتبين الطريق ؛ قلنا: إن الشكاك واللاأدريين من الفلاسفة .

وعلى هــذا نستطيع أن نقول: إن كل إنسان، وما دامت له نظرة فى الحياة فهو فيلسوف . و يذهب الأستاذ فروست<sup>(۱)</sup> في مقدمة كتابه إلى أن كل إنسان ، فلاحا كان أم من رجال المال ، كاتبا أم قائدا ؛ حاكما أم محكوما ، فهو فيلسوف بمعنى الكلمة . ذلك أن الإنسان بما هو إنسان، وقد و هبدماغا راقيا وجهازا عصبيا، فلا بد له من التفكير، والتفكير مطية الفلسفة .

ويقول برتراند رسل (٢) في مقدمة كتابه « تاريخ الفلسفة الغربية » ما فحواه : « تنشأ التصورات عن الحياة والعالم ، تلك التي نسميها تصورات فلسفية، عن عاملين : الأول التصورات الدينية والحلقية الموروثة ، والثاني هذا النوع من البحث المعروف « بالبحث العلمي » . وقد استخدم لفظ « الفلسفة » بأشكال مختلفة ، بعضها واسع و بعضها ضيق . وسوف أستخدم هذا اللفظ على معناه الواسع ، مما سوف أبينه . فالفلسفة عندى شيء متوسط بين الدين والعلم . فهي تشبه الدين من جهة أنها تحتوى على تأملات في أمور لم تصبح بعد يقينية . وتشبه العلم من جهة أنها تلجأ إلى العقل لا إلى التقاليد أو الوحى . فإذا كان العلم يختص بالمعرفة المحدودة ، والدين بالعقائد التي تتخطى نظاق المعرفة المحدودة ، والدين بالعقائد التي تتخطى نظاق المعرفة المحدودة ، والدين بالعقائد التي تتخطى نظاق المعرفة المحدودة ، والدين العلم والدين « شقة حرام No Man's Island » هي الفلسفة .

وهناك كثير من الأسئلة لا يجيب العلم عنها، ولا تصل إجابات رجال الدين عنها إلى حد الاقناع، كما كان الأمر في الأجيال الماضية . مثال ذلك هل العالم عقل ومادة ؟ ! و إذا كان الأمر كذلك فما العقل وما المادة ؟ هل يخضع العقل للمادة ، أم هومستقل عنها ؟ هل للعالم غاية .... الح » .

ويرى روستان (٣) أن كل إنسان في خلال حياته يقبل نوعا من الفلسفة عن وعي

<sup>(1)</sup> Frost: The Basic Teachings of the Great Philosophers. Philadelphia, 1945.

<sup>(2)</sup> Bertrand Russell: History of Western Philosophy. New York 1945

<sup>(3)</sup> Roustan: Le Cons de Philosophie, Paris 1923, P 2

أو عن غير وعى ، إذ أن لكل إنسان أفكاره عن الكون والحياة ، وعن دوره فى هذا العالم ، وعن الخير والشر . وتنشأ هذه الفلسفة عن القراءات والتعليم والتقاليد ، وعن دوافع القلب ، وهواتف الوجدان . ولم يمنع الجهل من جرأة الجهال على إعلان رأيهم فى طبيعة النفس والموت والله .

\* \* \*

على هذا المعنى الواسع نفهم معنى الفلسفة : فهى أولا نظرة شاملة إلى الحياة في مجموعها .

وهي من جهة أخرى حل المشكلات التي تتوسط بين العلم والدين .

وهى من جهة ثالثة الآراء التى تنتهى إلى العمل والسلوك ، ما دامت سنة الحياة الحركة والنمو والابداع . والذين يقصرون الفلسفة على التصورات المجردة المنعزلة فى الدهن إنما يبعدون الفلسفة عن الحياة ، ويردونها إلى ألفاظ جوفاء، كائنها تعيش فى صحراء جرداء .

ولقد كان سقراط فيلسوفا على هذا المعنى الذى نراه: لم يؤلف كتبا، ولم يدون رأيا، ولحكنه كان يعلم الناس في الشوارع والأروقة والملاعب، فكان هو الحكمة الحية، والفلسفة المتنقلة.

هذه الفلسفة الحية ، أو فلسفة الحياة، لا تستطيع أن تحدها ، أوتعرفها . فني كل جيل لها مدلول ، وفي كل عصر لها تعريف . وهذا يقتضى النظر في التاريخ لاستقصاء تطور مفهومها مع الزمان .

## تطورالفلسفة

الفلسفة على خلاف العلم من حيث معالجة كل منهما: فموضوع الفلسفة هوموضوع الفلسفة طلقدمات التاريخية تاريخها، أما العلم فلا يعنى بتاريخه، بل يضرب صفحاً عن هذه المقدمات التاريخية الطويلة، ويبدأ بالنظر إلى الأشياء كما هي. أما الفلسفة فلم تستقر بعد، ولم تصل إلى نتيجة يطمئن إليها العقل. فلا بدلنا من الاطلاع على الأنظار المختلفة للفلاسفة نحوالحياة، أي لا بد من الاطلاع على تاريخ الفلسفة. وهذا هو معنى قولنا: الفلسفة هي تاريخ الفلسفة.

والحياة أو الكون أو الوجود ينقسم قسمين: الأولهو الإنسان، والثانى كل ماعدا الإنسان: أى الأشياء الخارجية من جماد ونبات وحيوان. أى أن العالم بأسره فى كفة، والإنسان، وأعماله فى كفة أخرى . ولا ندرى لماذا قسم الإنسان هذه القسمة الجائرة ، فوضع نفسه فى جانب والعالم فى جانب آخر ، ولكنها أنانية الإنسان التى يدعى فيها أنه أفضل الكائنات وأشرفها . ولو كان أحد الحيوانات يفكر كما يفكر الإنسان فأكبر الظن أن يجعل نفسه فى كفة والعالم كله فى أخرى . ومن أقوال أكسانوفان : لو فكر البقر لجعل الآلهة على مثاله . لأن قدماء اليونان صوروا الآلهة فى صورة الإنسان أى شهوا الآلهة مم ، كل ما فى الأمر أنها تمتاز بالخلود .

ومن هنا تنشأ مشكلتان أساسيتان: الأولى تتعلق بعالم الطبيعة و يصدر عنها المعرفة النظرية. فالمعرفة النظرية هى المعرفة الحالصة الستمدة من الأشياء المحيطة دون أن يعقبها عمل. أو هى المعرفة الحاصة بالعالم الحارجى. وقد يتجه البحث لا إلى الظواهر الطبيعية الكونية بل إلى الإنسان وساوكه وأخلاقه. و إذن فنحن إزاء مشكلتين رئيسيتين فى الفلسفة: الأولى هى البحث فى الطبيعة، والثانية هى البحث فى الإنسان وساوكه أو أخلاقه. فما موقف الفلاسفة من قديم الزمان إزاء هانين المشكلتين.

## الفلسِّفَةُ النُّونانية

لو رجعنا إلى الفلسفة اليونانية لوجدنا أن فلاسفة اليونان الأولين المسمين بالحكاء السبعة مزجوا بين المسألتين، فنظروا تارة إلى عالم الطبيعة وتارة أخرى إلى عالم الإنسان. ولكنهم لم يكونوا متعمقين في بحث هذه المشاكل و إنما بدأ البحث العميق الذي لا يفسر الأشياء تفسيراً روائياً و يرجع المظاهر إلى قوى الآلهة ، هذا التفسير الجدى لحل هاتين المشكلتين بدأ بالطبيعيين الأولين . وهؤلاء غلبوا النظر في الطبيعة على النظر في الأخلاق، فيكان همهم البحث في أصل الموجودات المختلفة ، وتراءى لهمأن اختلافها إنما هو اختلاف ظاهرى ، وأن مرجعها جميعا إلى شيء أو مبدأ واحد . فطاليس يقول إن أصل الأشياء الماء، منه خرجت جميع الموجودات . وقال انكسمندر بأن أصل الأشياء مادة لا متناهية مزيج من كل شي . وقال انكسمانس بأن الهواء هو أصل الأشياء ومذهب هرقليطس هو أن النار أصل الموجودات .

ونحن نسمى الطبيعيين الأولين فلاسفة للأسباب الآنية:

أولا: لأنهم نظروا إلى الأصل الأول للأشياء فحاولوا معرفة العلم الأولى لاالعلم القريبة؛ وهذا أحد عناصر الفلسفة .

ثانيا : لأن نظرتهم كانت عامة شاملة لا جزئية وهذا عنصر آخر من عناصر الفلسفة وثالثا : لأنهم ردوا الكثرة إلى الوحدة وهذا هو العنصر الثالث .

ومما لا شك فيه أن هذا العالم الذى نعيش فيهزاخر بالموجودات التى لا نستطيعها عدا ولا حصراً . ومن النظر الفلسني أن نضمها في شيء واحد .

أما الطبيعيون المتأخرون فقد سموا كذلك لأنهم وجهوا النظر إلى الطبيعة أكثر من النظر إلى الإنسان ، ولأنهم اعتمدوا على آراء الطبيعيين الأولين وقالوا بشيء

جديد . منهمأ نبا دوقليس، ومذهبه أن أصل الأشياء العناص الأربعة الماء والهواء والنار والتراب، فجمع بين العناصر التي قال بهاالطبيعيون الأولون، وأضاف عنصراً جديداً هو التراب . وقد لقيت هذه النظرية حظاً كبيراً جداً من الرواج طوال القرون الوسطى حتى عصر النهضة ، فكانت هي الأساس العلمي عند الأور بيين والعرب علىالسواء .

وقال ديموقر يطس بالدرة التي برز القول بها في العصر الحديث. وقال انكساجورس بالدرة أيضا ولكنه وصفها بصفات تخالف تلك التي تصورها ديموقر يطس فقال: إنها لا تتحرك بذاتها ولا تلتقي مصادفة ، و إنما لا بد أن يكون من ورائها مدبر لها . فكان أول من نادى بوجود عقل مفكر مدبر للعالم ، ولهذا السبب رفع أرسطو من شأنه .

وفى الفلسفة اليونانيسة مدرسة أخرى غير مدرسة الطبيعيين هى مدرسة الفيثاغوريين أى أصحاب فيثاغورس الفيلسوف الرياضي الذى تصور العالم تصوراً رياضياً، وجعل الأعداد والأنغام أصلا للموجودات. واهتمت هذه المدرسة بالمشكلة الثانية وهى المشكلة العملية أى عالم الإنسان، فكانوا ينزعون إلى التصوف، ويميلون إلى الطهارة، ويعيشون معيشة أقرب إلى أن تكون معيشة دينية بمنى الكلمة. ونظروا في الإنسان وقالوا بخلود النفس و بوجود عالم آخر. وأكبر الظن أن هدف الآراء اكتسبها فيثاغورس من الشرق لأنه صاحب النفحات الروحية من قديم الزمان.

والمدرسة الثالثة هى مدرسة الايليين ومنهم اكسانوفان القائل بالتوحيد . ولكن أبرزهم وأعمقهم أثراً فى الفلسفة هو بار منيدس وتلميذه زينون. ولقد نظر الايليون إلى عالم الموجودات فأنكروا ما فيه من تغير وكثرة وحركة وقالوا: إن هذه المظاهر المتغيرة المتحركة وهمية ، و إنما حقيقة الموجودات أنها واحدة ثابتة .

#### سقراط:

وهكذا نجد أن الفلسفة اليونانية إلى عصر السوفسطائيين كانت منصرفة كل

الانصراف إلى البحث فى الطبيعة لا الانسان، حتى جاء سقراط فانصرف إلى البحث فى الانسان؛ حتى قال شيشرون: إن سقراط هو الذى أنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض، أى حول أنظار الفلاسفة من البحث فى مسائل الطبيعة إلى البحث فى الأخلاق وسلوك الانسان. وسقراط هو الذى وجه اهتمام الناس إلى البحث فى أنفسهم، فاتخذ الشعار الذى كان مكتوبا على باب معبد دلنى (اعرف نفسك بنفسك) وجعله شعاره. كان المتمام سقراط إذن بوجه خاص إلى المشكلة الخلقية وأهمل النظر فى الموجودات الطبيعية ولم يعن بالبحث فيها كما فعل فى صدر شبابه، ثم انصرف عنها إلى البحث في الأخلاق. وأهم ما كان يعنى به مسألة الفضيلة.

والاجماع منعقد على أن سقراط من أعظم الفلاسفة قدراً فى تاريخ الانسانية ، ومع ذلك فنحن لا نجد له كتابا واحدا ألفه فى الفلسفة ، لأنه كان ينشد الحكمة العملية فى السيرة الحميدة، والقدوة الصالحة ؛ وأنه لاخير فى علم بغير عمل . وجملة مذهبه أن العلم هو الفضيلة ، والفضيلة هى العلم .

كان غرض سقراط هداية الناس ، وسبيله إلى ذلك أن يعرفوا أنفسهم .

ولما حوكم سقراط نهض يدافع عن نفسه ، وروى لنا أفلاطون على لسان سقراط هذا الدفاع الذي جاء فيه : «سأحاول أن أوضح لكم لم دعيت بالفيلسوف، ومن أين جاء نى هذه الأحدوثة السيئة !! ... إن لدى ضربا معينا من ضروب الحكمة كان مصدر ماشاع من أمرى ، فإن سألتمونى عن هذه الحكمة ما هى ؟ أجبت إنها فى مقدور البشر، وإلى هذا الحد فأنا حكم ! ... » .

وهكذا نرى أن الفلاسفة الذين اشتغلوا بصناعة الفلسفة قد ذاع أمرهم في اليونان في القرن الخامس قبل الميلاد ، إلا أن سقراط على طريقته في النهكم أراد أن ينفي عن نفسه تهمة الفلسفة أو الحكمة لأنها من صفات الله ، وأن الله كما قال سقراط في الدفاع هو « الحكم الأوحد » .

#### أفلاطون:

وأفلاطون أعظم تلامذة سقراط بل يعد استمراراً لفلسفته ، وكذلك أرسطو استمرار لفلسفة أفلاطون . والذين يرون أن هناك خلافاً عظيا بين أرسطو وأفلاطون يخطئون بعض الحطأ في هذا الجزم، لأن أرسطو امتداد لأفلاطون فهو تلميذه . و إن كان قد عدّل في بعض آرائه، فهو تعديل لا يعدو أن يكون نوعا من النظر إلى ناحية جديدة أو تتمة لمذهب أفلاطون، فأفلاطون كمل سقراط، كما أنأرسطو كمل أفلاطون، فأفلاطون، فأفلاطون عند عند أفلاطون وأرسطو فيما يختص بالفلسفة ؟ ! . ما هي الفلسفة وما هو الفيلسوف ؟ ، وما موضوع الفلسفة التي ينبغي أن يبحث فيها عند كل من هذين الفيلسوف؟ ، وما موضوع الفلسفة التي ينبغي أن يبحث فيها عند كل من هذين الفيلسوفين . ترك لنا أفلاطون شيئاً مسجلا في كتابه «الجهورية أو المدينة الفاضلة» تعرض فيه لهذا السؤال وهو ما هي الفلسفة ؟ ومن هو الفيلسوف؟ . تعرض لهدذا السؤال لعلة وهي أن جملة مذهب أفلاطون يرمى في النهاية إلى تكوين الحكم الصالح أو المدينة الفاضلة . هذا ما نجده عند بعض المؤرخين للفلسفة فهم يقولون إن مذهب أفلاطون يرمى في النهاية إلى تكوين الحكم الصالح في المدينة الفاضلة .

الواقع أن مذهب أف الطون كل لا يتجزأ ، والغرض منه البحث في الأحوال السياسية الشاملة لأفكار اليونان في ذلك الزمان ، خصوصا الحلاف بين الديمقراطية ومذاهب الحكم الأخرى . نظر أفلاطون في المشكلتين الرئيسيتين وها : مشكلة العالم والوجود وأصله ومشكلة الأخلاق ، وتكلم في نظرية المعرفة ونظرية المثل وفي النفس الانسانية ؛ إلا أن كل ذلك ينتهي في نظره إلى نتيجة نهائية هي الحكم الصالح . ولقد كان أفلاطون وفيا للفن الذي اصطنعه لنفسه وهو الفلسفة ، فجعل أعظم الناس هم الفلاسفة ، وحل تلك المشكلة السياسية التي شغلت أذهان الناس بقوله : إن الحكام في المدينة ينبغي أن يكونوا من الفلاسفة .فقد حكي أفلاطون على لسان سقراط في الجهورية فقال :

«إلى أن يصبح الفلاسفة ماوكا ، أو يصبح ماوك وأمراء هذا العالم فلاسفة يملكون روحها و يسلمون بقوتها حتى لتلتقى السياسة والحكمة ... فلن تبرأ المدن من الشرور بل فها أعتقد لن يهدأ بال الانسانية »(١) .

ونستطيع أن نجد هذا الروح بالضبط عند أحد فلاسفة المسلمين وهو الفاراى الذى يذهب هذا المذهب في كتاب المدينة الفاضلة . وليس مذهب الفاراى نسخة من أفلاطون ولكنه اعتمد عليه؛ و يبدو من خلال كتاب الفارانى أنه أفلاطونى أكثر منه أرسطو طالسى. ونجد هذه الفكرة أيضاً عند إخوان السفا؛ والواقع أن هذه الجماعة كانت تريد أن تجمع الحكم في أيديهم وهم الحكماء أو الفلاسفة .

يرى أفلاطون إذن أن الفلسفة أجدر الناس بالحكم سواء أكانوا ملوكا من أول الأمر أو غير ملوك ، فإن كانوا ملوكا فلابد لهم من الاطلاع على الفلسفة ؛ وعلى طالب الملك أن يدرس الفلسفة كذلك .

فما الفيلسوف الذي يطلبه أفلاطون ؟ ليس هو ذلك الذي يؤثر الحكمة بالمنى الشائع المعروف، و إنما ينبغى أن يذهب إلى الحقائق نفسها، ينفذمن الظواهر إلى البواطن فيعرف الحق لذانه. والحق واحد لا يتعدد سواء أكانت تلك الحقيقة الواحدة حقيقة نظرية مستمدة من الموجودات الطبيعية، أو حقيقة خلقية مستمدة من سلوك الناس. والواقع أن أفلاطون لم يأت بجديد في هذه الناحية أكثر من أنه اعتمد على نظريات بعض الفلاسفة السابقين وخاصة بار منيدس وسقراط أى أنه جمع بينهما، فبارمنيدس نظر إلى الموجودات الطبيعية ورأى أنها واحدة على الرغم من اختلافها الظاهر، لأن هذا الاختلاف ناشيء من الحواس فقط ؟ ولكن في عالم العقل هذه الموجودات واحدة : الموجودة في العقل. هذا ما أخذه أفلاطون الموجودة في العقل. هذا ما أخذه أفلاطون

<sup>(</sup>١) الجمهورية : الكتاب الرابع ــ ٤٧٤

عن بارمنيدس . وأخذ أفلاطون عن سقراط اتجاهه نحو الأخلاق ونحو الخير ، فقد كان سقراط يبحث في هذه المسألة : هل الخير متعدد كثير أم واحد ؟ هل العدالة واحدة أم يمكن أن تختلف باختلاف وجهات النظر عند كل شخص ، كما يرى بروتا جوراس الذي يذهب إلى أن الإنسان مقياس احكل شيء . فالفلسفة عند أفلاطون لبست في معرفة الأشياء المحسوسة سواء أكانت طبيعية أم خلقية بل في معرفة الأشياء المعقولة ، فيبصر الإنسان الحقيقة العقلية ، حتى ينتهى الإنسان إلى الحق والخير . ثم أضاف أُفلِاطُون إلهما مثالًا ثالثًا هو الجمال . أي أن الفِلسفة عند أفلاطون هي طلب الحق والخير والجمال . وهذه المثل الثلاثة ليس بينها خلاف، و إنما هي أوجه لشيء واحدً؛ فإن طلبت الحق فأنت لابد طالب الحير والجمال و إن طلبت الحير فأنت لا بد طالب الحق والجمال، وإن طلبت الجمال فأنت لا بد طالب الحقوالخير . وقد يبدو لنا أن اجتماع الحق والخير شيء مقبول، ولكن ما شأن الجمال، وما قيمته وما منزلته فيالفلسفة تلك المنزلة التي رفع أفلاطون بمقتضاها الجال إلى مرتبة الحق والخير . الواقع أنه يقصد بالجمال الفن فهناك نوعان من الجمال . جمال في الطبيعة ، وجمال يخلقه الإنسان من صنع يديه . فالإنسان خالق لأعمال نفسه خصوصا في بلاد اليونان ، حيث كانوا يعنون عناية عظيمة بالآثارالفنية، وصناعة المَّاثيل، وقرض الشعر . فالحلق الذي يبتدعه الإنسان يقصد منه أو يراعى فيه الجمال ، أى التناسق الذي يعجب الناظر إليه . وعند ما يخلق الإنسان هذا الأثر الفني كائن يكون تمثالا من الرخام ، فهو قبلأن يخلقه كان فكرة في ذهنه؟. فالفنان يبصر المعنى أو الفكرة قبل أن يحققها فى الخارج. وكما أن الإنسان يراعى الجمال في خلق آثاره الفنية كذلك صانع هذا الكون الطبيعي إنما راعي فيه الجمال في الإبداع . و إذن فطالب الفلسفة يجب أن يبحث وراء هذه الحقائق الأولى ليبصرها فينفذ إلى الحق والحير والجمال، ولا يكتني بالنظر إلى الأمور الجزئية. ولو طبقنا هذا على ما قاله أفلاطون في السياسة فمعنى ذلك : أن الحاكم في المدينة يجب أن يكون فيلسوفا

بمعنى أن يبصر أولا نوع الحسكم الواحد ، ثم يطبق هذا النوع من الحكم الذى يبصره بعين الحق مع محبة الحق . وهذا لا يتسنى إلا للفيلسوف .

#### أرسطو :

ورأى أرسطو في الفلسفة بالغ الأهمية ، لأن الإنسانية في الشرق والغرب ظلت خاضعة لتعاليم ذلك الفيلسوف أكثر من ألفي عام والقب بالمعلم الأول ، ورفعه الكثيرون فوق من تبة أستاذه . ولقد كان رأى أفلاطون أن الفيلسوف الحق هو الذي يطلب المثل الحالدة لا الأشياء الزائلة . وخلاصة رأى أفلاطون طلب المثل في شتى نواحى الحياة : الحق والحير والجمال . الحق في الأمور الطبيعية ، والحير في السيرة العملية ، والجمال في الفن ، وهو من صنع الله أو الإنسان . وهذه قسمة صحيحة أخذ بها أرسطو والمحدثون مثل كنث الألماني الذي قسم الموجودات إلى ثلاث : طبيعية ، وعملية ، وفنية . عير أن أرسطو اختلف مع أستاذه على الرغم من انقطاعه عشرين عاما في الأكاديمية . وهو خلاف طبيعي لأن عقل أرسطو كان نافذا جبارا ، ولم يكن يقنع بالتسليم الأعمى لقول أفلاطون كغيره من التلاميذ . ومع ذلك فلم ينقطع عن احترام أستاذه وتبجيله لقول أفلاطون كغيره من التلاميذ . ومع ذلك فلم ينقطع عن احترام أستاذه وتبجيله على المحق أعظم ! » . وهذا يعني أن الفيلسوف ينبغي أن يطلب الحق لذاته مع قطع النظر عن العلاقات الشخصية والصداقات الرائلة . وهو مذهب أفلاطون .

والواقع ليس هناك تعارض كبير بين أفلاطون وأرسطو لأننا لا نستطيع أن نفهم كيف أمضى أرسطو عشرين عاما في صحبة أفلاطون دون أن يتأثر به . جاء أرسطو من بلد أجنبي عن أثينا، وكان أبوه نيقوماخوس طبيبا للملك أمنتاس ملك مهدونيا فتعلم عنه في صباه كما يحكى جالينوس، وانطبعت نفسه على محبة العلم الطبيعي والنظر في الأشياء المحسوسة . فلما ذهب إلى أثينا اجتمع في نفسه العلم الطبيعي الذي كانت الأشياء المحسوسة . فلما ذهب إلى أثينا اجتمع في نفسه العلم الطبيعي الذي كانت الأكاديمية تنصرف عنه ، والتصوف الأفلاطوني . أو بمعنى آخر صاغ أرسطو آراءه في قالب أفلاطوني . ولكن أرسطو نهج منهجا آخر : بدأ شابه وهو تلميذ بتعلم

الخطابة والبيان؛ وكانت له مؤلفات ضاعت مع الأسف شبهة بالمحاورات الأفلاطونيــة تمتاز بجالالأسلوب، يتحدث فمها عن الشعر والخطابة؛ ولعل هذه المؤلفات الضائعة هي التي اشتهر بها أرسطو ، إذ محكي شيشرون أن أسلو بهفها يجري كنهر من ذهب . فلما مات أفلاطون انصرف أرسطو عن أثينا ودعاه الملك فيليب ليعلم الإسكندر. واستفاد أرسطو من هذه العلاقة فوائد كثيرة . يقال إن الإسكندر أم جميع الصيادين بحرا و برا وجوا أن يقدموا لأرسطو أنواع الحيوان الغريبة مما يصادفونه ، فجمع بذلك مشاهدات كثيرة عن علم النبات والحيوان ، أصبحت فما بعد أساسا لهذه المعاومات الواسعة عن شتى الموجودات. ومن أفضال الإسكندر أن منحه مالا أنشأ به مدرسته المعروفة بالمشائين في أثينا؟ وهي مدرسة غريبة حقاكان يجتمع فها أرسطو مع تلاميذه يبحثون في شتى أنواع المعرفة: المنطق ، العلم الطبيعي ، علوم الحياة ، السياسة ، الأخلاق . وأنشأ فيها مكتبة كبيرة ، أكبر الظن أن مكتبة الإسكندرية نسجت على منوالها ، وأنشأ فها متحفا للتاريخ الطبيعي . فنحن إذن نجد كثيرا من الخلاف بين منهج أرسطو و بين منهج أفلاطون والفلاسفة المتقدمين . أما المتقدمون فقد اقتصروا على العلم الطبيعي و بعضهم انصرف إلى العلم بما وراء الطبيعة . وأهمل سقراط العلوم الطبيعية، وكان اهتمام أفلاطون بالرياضة على وجه الخصوص. أما أرسطو فإنه لم. يقنع بهذه النظرات الجزئية ، بل سعى إلى النظر في كل شيء : فإذا تحكم في السياسة اقتضى البحث منه النظر في دساتير المدن الأغريقية القائمة . يقال إنه دون مشاهدات عن ثلثمائة وستين دستورا جعلها أساسا للـكلام في السياسة .

نخلص من هذا إلى أن الفيلسوف عند أرسطو يجب أن يكون نظره شاملا لكل شيء ، ولذا كانت إحدى خصائص الفلسفة هي النظر الشامل الواسع لا النظر الجزئى .

وننتقل إلى نقطة أخرى فى فلسفة أرسطو مرجعها الخلاف الذى وجدناه بينه و بين

أفلاطون . فأفلاطون يرى أن الفلسفة هي طلب المثل . ولسكن ما المثل ؟ ألهـا وجود حقيتي خارج العقل أم لا ؟ هل المثال شيء حقيتي موجود في عالم المعاني ( المثل ) أم هو لفظ لا أكثر ولا أقل ؟ . أما أرسطو فيرى أن هـذه الثل العقلية ليس لهـا وجود حقيقي خارج العبقل ، و إنما هي موجودة في الأشياء نفسها ، وهذا هو ما جمل المؤرخين يقولون: « إن مشال أفلاطون هو صورة أرسطو أنزلها من السهاء إلى الأرض » ومعنى ذلك أن أرسـطو بحث فى عـلة الموجودات وثأثر فى تفسيره بآراء الفلاسفة السايقين ؟ مثلا هذا تمشال من النحاس ما علة وجوده ؟ أفلاطون يقول علة وجوده المثال الذي نسج هذا التمثال على منواله . أما أرسطو فيقول هــذا التمثال له مادة لا غنى عنها ، فلا يوجــد تمثال بغير مادة من نحاس أو خلافه . فإذن النحاس علة فى وجود التمثال ، وهذه هي العلة المادية ولسكن هذه المادة وهي النحاس لا تسكفي بل لا بدلها من الصورة أو الشكلأو الهيئة التي تخرجالنحاس إلى هذه الهيئة وهي التمثال. والعلة الثانية وهي السبب في وجوده هي العملة الصورية ، وهذه الصورة التي أضافها أرسطو إلى هذه المادة هي المثال الأفلاطوني . ثم العلة الفاعلية وهي الصانع الذي صنع هــــذا التمثال . وعلة رابعــة هي الغاية التي من أجلها أنشيء هـــذا التمثال ، وإذن فالموجودات حين نبحث عن علة وجودها ننظر إلها منجهة العلل الأر بعة : فعلة مادية وصورية وفاعاية وغاثية. وهذه هي الفلسفة أي البحث عن علة الشيء. وكلا ذهب الإنسان إلى أعماق هذه العلل كان الفيلسوف الحق. وكانت الفلسفة هي البحث عن العلل البعيدة والغايات النهائية . ولا تزال هذه الفكرة التي قال بها أرسطو في كتاب ما بعد الطبيعة، من أن الفلسفة هي طلب العلة البعيدة والأسباب الأولى والغايات النهائية، لا تزال هي الفكرة الصحيحة عن الفلسفة حتى اليوم.

يستهل أرسطوكتاب « ما بعد الطبيعة » بقوله: يرغب الناس جميعاً بالفطرة في المعرفة ، وآية ذلك ما نجده من لذة في الحواس .

ثم أضاف بعد قليل:

ولكننا لا نعد مدركات الحواس حكمة، ولو أنها تقدم أوثق المعرفة بالجزئيات، إلا أنها لا تفيدنا عن علة أي شيء . مثال ذلك « لم كانت النار حارة ؟ » . بل الحواس تقول فقط « إنها حارة ».

ر. وينتهى من هذا الفسل بقوله : (« تتعلق الفلسفة بالعلل والمبادى الأولى للأشياء » .

ثم قال : « فمن الواضح إذن أن الفلسفة هي المعرفة بالمبادي والعلل » .

الفلسفة بعد أرسطو

بعد أرسطو تغير معنى الفلسفة ، لأن البيئة تغيرت تغيراً شكلياً بأن انتشرت فكرة الجامعة الأغريقية . وقد نبتت هذه الفكرة قبل الإسكندر وهو الذي عمل على تنفيذها، أما قبل ذلك فكان الأغريق يأبون الاختلاط مع غيرهم من الشعوب الأخرى إذكانوا يعدون أنفسهم أرق من غيرهم من الشعوب ، ولهذا السبب كانوا يرفضون الاختسلاط . حتى جاء الإسكندر ولم يكن من أصل إغريقي فأراد أن ينفذ فكرة جديدة هي فكرة توحيد الشعوب في ظل الأغريق ، وسار بذلك سيرة عملية ، إذ تزوج أميرة من أميرات فارس ودفع قواده إلى النشبه به ، فأثرت هـــذه الفــكرة السياسية في الفلسفة أيضا . ولم يعد العلم والفلسفة مقصوراً على اليونان ، بل انتشر في كل مكان ، فالإسكندرية مثلا وهي مهد البطالسة ظهر فها العلم والفلسفة ، وأكثر من ذلك فقد اصطبغت الحضارة الأغريقية بالحضارة البابلية ، وقد كانت تلك الحضارة متقدمة في علم الفلك، وله صلة وثيقة بعلم النبخم الذي يبحث في صلة الكواكب بالإنسان ، فنهتدى من هذه الصلة إلى أخلاق الشخص ومستقبله . ولا نستطيع أن بجزم إذا كان هذا العلم صحيحاً أو غبر صحيح ، ولكنه لقى فى الواقع رواجا عظيما منذ القرن الرابع قبل الميلاد أى بعد أرسطو واستمرحى ظهور العرب والحضارة الإسلامية

ولفلاسفة العرب رسائل فى هـذا العلم . فما هو السر الذى دفع الناس إلىالاهتهام بهذا الموضوع ؟ السر فى ذلك هو البيئة الجديدة أو الحالة السياسة أو الاجتماعية .

ذلك أن عهد الأحرار كان قد ولى ، وظهرت مكان ذلك الأمبراطوريات الواسعة كأمراطورية الاسكندر، والذين انقسمت إلهم دولته من بعد. ثم الأمبراطورية الرومانية التي تبددت فيها الحرية وظهر الحكم المطلق ، حكم الأمبراطور المركزي وحكم الأمراء في الولايات . وكان هؤلاء الأمراء يقر بون إلهم من يشاءون ويبعدون عنهم من يشاءون . فأصبح الناس و إذا بهم يرون الفقير غنيا ، والغني فقيراً ، دون علة أو سبب . فاضطروا إلى القول بالقدر أو القسمة أو الحظ المدبر للكون . وهي فكرة سرت إلى الشرق فآمنوا بها إيمانا شديدا حتى اليوم . ومرجعها كما نرى إلى اضطراب الأحوال السياسية وسوء الأحوال الاقتصادية، وهذا العامل إذا أضيف إلى علم التنجم رأينا أنهما يسيران جنبا إلى جنب . فاعتقاد الناس في علم التنجيم نشأ من الأحوال الاجتماعية التي سادت ذلك الوقت؛ وجدير بمثل هذه الأحوال أن تصرف الناس إلى النظر فى المسائل الحلقية، لا كما اتجه إليها سقر اطوأ فلاطون: يطلبان القانون الحلقي العام الذي ينبغي أن يخضع له الناس جميعا . و إنما انصرفوا إلى البحث في المسائل الخلقية بحيث كان يدور محورها حول فكرة القضاء والقــدر . وليفعل الفرد ما يشاء فــكل شيء قسمة له .

غير أن هذا الاهتهام بالناحية الخلقية لم يصرف الناس عن التفكير في العلم الطبيعي، ولكنهم فكروا فيه على نحو آخر يختلف عن ذلك الذي جرى عليه أفلاطون وأرسطو بلى وجه العموم . فكان أرسطو وفلاسفة اليونان يجمعون في حكمتهم كل شيء ، فينظرون في العاوم الرياضية وعلم الفلك والسياسة والأخلاق . كان أفلاطون مهتا بالسياسة ، وكذلك أرسطو فهو معلم الاسكندر . ولكننا نرى ظاهرة جديدة بعد أرسطو، و بعد ظهور دولة الاسكندر، وانحلال الدولة الأغريقية . وهذه ظاهرة نسميها

التخصص ، أى تخصص العالم فى فرع معين من المعرفة . فهناك عالم رياضى ، وآخر فلكى ، وثالث سياسى والفيلسوف غير هؤلاء ، وجميعهم يختلفون عن الفلاسفة السابقين الذين كانوا يجمعون فى حكمتهم من كل طرف .

فظهر أرشميدس عالم الطبيعة ، وظهر إقليدس صاحب نظريات الهندسة .

من هـذا يتبين انصراف الفلسفة إلى الناحية الخلقية، وظهور فكرة الحظوظ المقسومة للبشر، وظهور فكرة التخصص التي نشأت بذورها في ذلك الوقت، واستوت في النضوج والنطور حتى بلغت غايتها في العصر الحاضر.

#### الرواقية :

وظهرت بطبيعة الحال مدارس فلسفية يهمنا أن نذكر منها المدرسة الرواقية لأنها أثرت في الحضارة الإنسانية حتى اليوم . وهناك كثير من المؤلفين يرون أن المسيحية تأثرت بالرواقية وأن الفلسفة الحديثة وعلى رأسها ديكارت تأثرت بها كذلك . فما رأى الرواقية في الفلسفة ؟ لانجد رئيسا لهذا المذهب كأفلاطون وأرسطو مثلا ولو أن على رأسها زينون الرواقي ، إذ ظهر كثير من المفكرين يختلفون اختلافا كثيرا في مشاربهم ولكنهم يلتقون في الفكرة العامة للرواقية ؟ مثل ماركوس أوريليوس ، وأبكتيتوس .

ويرى زينون أن الفلسفة تنقسم إلى ثلاثة أقسام خالمنطق والطبيعة والأخلاق ، وهنا نجد شيئاً جديداً في الفلسفة الرواقية هو الاهتمام بالمنطق عا لم يكن معهودا من قبل عند فلاسفة اليونان . ومن الخطأ القول بأن أرسطو هو الذى وضع علم المنطق فقد ألف كتباكثيرة متفرقة في هذا العلم ؛ ولكنه لم يعرف هذه اللفظة أى المنطق حتى جاء المتأخرون وجمعوا بين هذه الكتب ، وارتأوا أنها تؤلف موضوعا واحدا هو المنطق ، وأنه خارج عن الفلسفة لأنه آلة الفكر كما يرى ابن سينا. فالمنطق عند زينون خارج عن الطبيعة والأخلاق . ويضرب مشلا يقرب به الفلسفة إلى الذهن زينون خارج عن الطبيعة والأخلاق . ويضرب مشلا يقرب به الفلسفة إلى الذهن

فيقول: إن الفلسفة بستان المنطق سـوره، والطبيعة شجره، والأخـــــلاق تمره. أو الفلسفة كالبيضة: المنطق قشرتها، والطبيعة بياضها، والأخلاق محها. أما رأيه في الطبيعة أو في العالم الطبيعي فهو مادي يعتقد أن النار أصل الأشياء وأن العالم يعيش في دورات لانهائيــة من النار و إلى النار . و يبدو أنهم اعتقدوا في وجود الله وأنه القوة العــليا المدبرة للـكون، غيرأنهم وحدوه مع زيوس إله الآلهة عند اليونان . وعندهم أن الله روح العالم الذي يسرى فيه وأنفى كل منا قبساً من تلك النار الالهية . أما فلسفته الأخلاقية فــكانت تلائم العصر الذي يعيش فيه ، فقد كان الناس ينظرون إلى الماضي العظم أكثر مماية طلعون إلى المستقبل، فليس لهم أمل في مستقبلهم أفضل مما كانوا يعيشون فيه ، أى أنهم يئسوا من إصلاح العالم . ولما رأوا وجود الشرور المختلفة التي لابد منها والتي لا سبيل إلى إصلاحها ، دعوا الناس إلى الصبر والاحتمال . فالفلسفة الرواقيـة في رصميمها أساوب من الحياة يدعو إلى قبول الآلام الموجودة في العالم مع الصبر علماً. وهـذا يتلاءم مع الفكرة التي سـبق أن ذكرناها من أن فساد البيئة الاجتماعيـة والاقتصادية دفع الناس إلى الاعتقاد بوجود الحظوظ المفسومة التي نجهل علتها، والكن يمكن أن نعرف أسبابها من النظر في الكواكب، لأن لها تأثيرا على الناس. وهذا يبين لنا كيف درجت الفلسفة في عصور مختلفة على القول بوجود عقول للأفلاك حتى عد المسلمون عشرة عقول. ومهما يكن من شيء فإن الرواقية لم تنزلق الى القول بالتنجيم والاعتقاد في الحظوظ؛ و إنما زادوا أن العالم يخضع لفانون طبيعي وأن الحياة الفاضلة هي مطابقة الانسان لهذا القانون الطبيعي .

والخلاصة أن نظرة الفلسفة إلى العالم فى العصر الذى جاء بعد أرسطو أى منذالقرن الثالث قبل الميلاد إلى القرن الأول الميلادى اتجهت إلى نوع من التخصص، و بدأت بذور انفصال العاوم المختلفة ، خصوصاالعلم الرياضى، والعلم الطبيعى . وأصبحت الفلسفة منعزلة فى المدارس يدرسها الطلاب على أيدى المعلمين . وهذا هو السبب فى ظهور التقسيم

فى أبواب الفلسفة لفائدة التعليم ، غير أن الاهتمام الأول للفلسفة كان النظر فى الأخلاق وانتهوا فيها إلى حلين : الأول الاعتقاد بأن كل شيء مقدور على الانسان ، والثانى فكرة الروافية التى تدعو إلى الصبر .

#### الرومان :

ثم بلغ الرومان الأوج. ولم يكن الرومان فلاسفة ، واكنهم كانوا امبراطورية استعارية لا يهم أصحابها إلا أن يستتب لهم الأمر في العالم الذي يحكمونه. وكانت الحضارة اليونانية هي السائدة عند الرومان. وسرعان ما هوت هذه الدولة لشيوع الترف فدث رد فعل شديد للحضارة الرومانية ، جعل الناس يلتمسون شيئاً آخر يبددلهم ظلام الحياة: فظهرت للعالم ظاهرة كانت بالغة الأثر في التاريخ قرونا طويلة هي ظاهرة لا يمكن إغفالها و إسقاطها من حسابنا وهي الدين ، أو على الحصوص الديانة المسيحية ، وقد يعترض البعض فيقول كان اليونان قبل المسيحية يدينون بدين، وما خلا شعب في أي عصر من دين من الأديان . نقول إن الحلاف جوهري في المسيحية ، وهي الدين الجديد الذي ظهر في العالم لهدي الناس في ذلك المجتمع المضطرب بعد الحلال الدولة الرومانية ، وتختلف اختلافا بينا جوهريا عن الأديان السابقة .

كانت الأديان السابقة من صنع الإنسان وتجرى على هيئة القصصالتي يتمثلون فيها الآلهة تحيا حياة خاصة وتتنازع فيها بينها وتنسج على منوال الحياة الإنسانية حتى لقد كانوا يصورون الآلهة في صورة البشر . أما المسيحية واليهودية من قبدل فهما ديانتان مهاو يتان تمتازان بالنوحيد لا بتعدد الآلهة؛ فنحن أمام ديانة تحدثنا أن الله موجود ، وأنه هو الذي خلق العالم ، وأنه أنزل دينه وحياً على لسان الرسل والأنبياء وسجل ما يريد في كتب مقدسة ، وعلى الناس أن يؤمنوا بما جاء في هذه الكتب وهذا يختلف عن ديانة الأغريق التي كانت تجرى على لسان الجهور عن طريق الأساطير التي دونها هو ميروس ، أو تعرف على نحو آخر أوفي من ذلك الثوب الأسطورى القصصى ، هو النحو الذي سلكه الفلاسفة وعلى رأسهم سقراط وأفلاطون وأرسطو . فقد اهتدى

أرسطو إلى الله بعقله وقال بأنه واحد ، ولو أنه يختلف مع الديانات السماوية في أنه جعل العالم قديما بقدم الله، ومعنى ذلك أن الله لم يخلقه ولكنه المحرك لهذا العالم ؟ ذلك هو المحرك الأول أو المحرك الذي لا يتحرك . أما الديانة الجديدة فليس الله فها من صنع الإنسان اهتدى إليه بعقله، بل الإنسان فها من صنع الله ، والله هو الذي أنزل على عباده الكتاب لهديهم . وينبغي على الناس أن يقبلوا هذه الكتب السهاوية وأن يؤمنوا بها ، ففها تفسير لـكلشيء: لحلق العالم ، وللحياة الخلقية التي ينبغي أن يحياها الانسان. فإذا كان الأمركذلك فما علينا إلا أن نركن إلى الدين ، وأن تحفظ ماأنزل الله، وأن نتبع أوام، ونبتعــد عن نواهيه . وعندئذ لا حاجة إلى تفكير جديدننظر من خلاله إلى الحياة نحاول تفسيرها . غيرأن الأديان لا تستطيع أن ترضى جميع الناس، ولا يستطيع رجال الدين أن يضر بوا على الأفهام أسواراً تمنع الناس من التفكير. فعلى الرغم من اضطهاد رجال الدين للنكرين ظهرت الأفكار الحرة في كل مكان، وأثبتت الفلسفة وجودها ، ونفذت إلى الدين وامتزجت به . ولكن مع ذلك ارتفع الدين إلى المحل الأول ، وهبطت الفلسفة إلى المحل الثاني ، وأصبحت خادمةله، وانطوت على نفسها . وكلما حاولت الاستقلال لم تجرؤ على ذلك خشيمة رجال الدين . وكل ما استطاع الفلاسفة أن يفعلوه هو محاولةالتوفيق. ولكن هذه المسألة التي أصبحت الشغل الشاغلهم ، لم تظهر إلا في وقت متأخر . فكا نالفلسفة اتخذت مظهرين يتناسبان مع هذه الظاهرة التي شاعت في العالم:

المظهر الأول انصرافها إلى خدمة الدين ، والثانى استقلالها شيئاً فشيئاً ومحاولتها التوفيق بين الفلسفة والدين، أو بين العقل والسمع . فأصحاب الأديان يقدمون الشرع أو النقل على العقل ، والفلاسفة يقدمون العقل على الشرع . وذكر ابن النديم في الفهرست أن المأمون رأى في المنام أرسطو فقال له ما الحسن ؟ فأجاب أرسطو ما حسن في العقل .

قال المأمون ثم ماذا ؟ فأجاب أرسطو ثم ما حسن في الشرع(١)

ولكن الفلسفة لم يصبح لها ذلك الشأن الذي عرفناه في عصر ازدهارها عند سقراط وأفلاطون وأرسطو بلكان أصحاب أاشأن هم رجال الدين. ولقد اضطر رجال الدين اضطراراً في أوربا إلى الأخذ بالفلسفة اليونانية ليستعينوا بها على حرب الوثنية الرومانية . فنحن نعلم أن السيحية لم تنتشرمنذ القرن الأول اليلادي بلاقي السيحيون الأولون اضطهادات شديدة ، وظل الصراع بين المسيحية والدولة الرومانية مستمرآ زمنا طويلاً ، ولم يِنته إلا في القرن الرابع عندما اعتنق الامبراطور قسطنطين المسيحية وأصبحت الديانة الرسمية للدولة . غير أنه في خلال هــذه القرون الأولى ، اضطر المسيحيون لمكافحة الحضارة الرومانية إلى أن يتسلحوا بأسلحة عقلية؛ فكانوا يتعلمون اللغمة اللاتينية واليونانية والخطابة والجدل والآداب اليونانية والفلسفة الأغريقية حتى يمتازوا في ثقافتهم عن الثقفين من اليونانيين . فـكائن الديانة المسيحية اضطرت اضطرارا إلى أن تسمح بظهور الحضارتين اليونانية والرومانية وأن تدخلاكيان الدين. ولهذا السبب نجد أمامنا تيارين : تياراً دينياً بحتاً و إلى جانبه تياريوناني روماني . وكان من الصعب التوفيق بينهما. إلا أن الفلسفة حين انتهت إلى أيدى رجال الدين أخذوا منها ما يلائمهم ونبذوامالا يلائمهم. أعجبوا بأفلاطون لأنه مثالى يقول بخاود النفس ويذهب إلى حياة روحية . وامل أفلاطون كان يقول بخاق العالم ولو أن هذه السألة ليست واضَّحة كل الوضوح في فلسفته، فمضى مها أفاوطين فيلسوف الاسكندرية إلى نهاية الشوط ونص على أن الله الواحد واحد من جميع الوجوه ، وعنه فاضت سائر الـكائنــات. أما أرسطو فلم يعجب المسيحية لقوله بقدم العالم ؟ ولهذا السبب انصرفوا عنه ، ولم يعرف أرسطو في أور با إلا في القرن الثاني عشر بعد أن نقل من الاغة العربية إلى اللغة اللاتينية.

<sup>(</sup>١) ابن النديم: الفهرست \_ المطبعة الرحمانية ١٣٤٨ ه. ص ٣٣٩

على العكس اتجهوا بحو أفلاطون الذي يرمى من فلسفته إلى العلوم الرياضية ، على حين أن أرسطو يرمى إلى العلوم الطبيعية . ولهذا بجد أن تقسيم الفلسفة الذي ساد في العصور الوسطى كان أفلاطونيا أكثر منه أرسطوطاليسيا، أعنىأنه كان يتجه إلى العلوم الرياضية. وكانوا يصورون الفلسفة بدائرة مركزها العلوم الثلاثة التي سبق أن ذكرها زينون الرواق : المنطق والطبيعة والأخلاق . و يتفرع عن الفلسفة الفنون الحرة السبعة وهي مجموعتان : مجموعة الفظية ومجموعة رياضية . فالأولى هي النحو والخطابة والجدل ، والثانية تتألف من الحساب والهندسة والفلك والموسيق .

ومن الطريف أن هذه الدائرة الفلسفية تجد في قلبها صورة الفيلسوفين: سقراط وأفلاطون. أما أرسطو فليس له ذكر ، ونلاحظ أن هذا التقسيموما يتبعه من الفنون الحرة السبعة هو أثر من آثار التخصص الذي ظهر عقب موت أرسطو. أما الحساب والهندسة فقد انفصلا من قبل على يد إقليدس. أما الفلك فظل فرعا من فروع الفلسفة حتى ظهر جاليليو وكوبرنيق في القرن الخامس عشر أي في عصر النهضة . و يلاحظ أن الفلسفة لم تكن صناعة أصيلة عند الأوربيين فلن نجد فيلسوفا جديرا بهذا الاسم، و إنما قد نسمع عن رجال الدين الذين مزجوا الدين بالفلسفة كالقديس أو غسطين والقديس توماس الأكويني .



## الفاستقالات لأمية

#### منزلة الفلسفة الاسلامية:

فإذا انتقلنا إلى الشرق الإسلامى وكان مركز الحضارة فى العالم خلال العصر الوسيط أو القرون الوسطى ، وجدنا فلسفة بمعنى السكلمة ، مستقلة عن الدين ، ووجدنا فلاسفة بحماون هذا الاسم مثل السكندى والفارابى وابن سينا وابن رشد وغيرهم . وعن فلاسفة المسلمين أخذت أور با تستق معين الفلسفة منذ القرن الثانى عشر الميلادى ؛ وفيه قامت أهم ظاهرة لدينا في هذا القرن ، لما سيترتب عليها من أثر بالغ ، هى ابتداء اتصال الغرب بالشرق ونقل السكتب من العربية إلى اللاتينية .

فاذا ما بلغنا القرن الثالث عشر رأينا تلك الكتب وقد دفعت العقول إلى الأمام دفعا قويا . . . . ورأينا في مقدمة تلك الكتب مؤلفات أرسطو مترجمة من العربية، ومؤلفات الكندى والفارابي وابن سينا والغزالي وابن رشد ، تحمل غذاء دمياً ، ولكنها تثير فتنة شعواء بسبب ما تضمنت من قضايا لأرسطو وللأفلاطونية الجديدة مخالفة للدين (١) .

ومع اعتراف الوَّرخين بأثر الفلسفة الاسلامية من جهة ، و بأنها كانت الفلسفة على النحقيق من جهـة أخرى ، فانها لاتزال حبيسة في بطون المخطوطات ، ولا يمـكن

<sup>(</sup>١) يوستف كرم: تاريخ الفلسفة الأويبة في المصر الوسيط س ٣

دراستها والحميم عليها حكما نهائياً إلا بعد إخراج جميع هذه المخطوطات و بحثها والتعليق عليها ، ولن يتمذلك إلا بعد جيل على الأقل من الزمان . وأول من بدأ يدرس الفلسفة الإسلامية دراسة علمية منظمة هم المستشرقون ، إلا أن بعضهم تعصب للدين وتعصب البعض الآخر للجنس . فتصدى لهم المرحوم مصطفى عبد الرازق ورد على هؤلاء وعلى هؤلاء في كتابه « تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية » . ثم مضى بعد ذلك يذكر رأى المؤرخين من المسلمين في الفلسفة الإسلامية

والواقع أن المسلمين لم يكونوا أهل تعصب و إنما شملت حضارتهم كل شيء ، وأفسح العرب صدور هم للناس من مختلف الديانات ومختلف الأجناس. وهذه الحرية الواسعة النطاق هي التي يسرت للحضارة الإسلامية أن تنشأ وتنمو . وفي الوقت نفسه لا نستطيع أن نرد العلم ونقصره على جنس واحد . فإن سلمنا بأن اليونان هم أرقى شعب في الحضارة والثقافة العلمية والفلسفية ، فلا ينبغي أن ننسي أن الحضارة اليونانية نفسها كانت خليطا من حضارات مختلفة : فقدماء المصريين والبابليون والفرس اند مجت حضاراتهم كلها في بوتقة الحضارة اليونانية .

## فلسفة إسلامية أم عربية ؟:

قيل عن الفلسفة الإسلامية إنها عربية . وليس الأمركذلك ، لأن أسحابها أنفسهم سموها بالفلسفة الإسلامية ، وسموا الفلاسفة حكاء الإسلامكا نجد عند ابن خلدون والشهرستاني وغيرهما . أما القول بأنها عربية لأنهاكتبت باللغة العربية فغير صحيح ، لأن الصبغة الغالبة عندهم على الفلسفة هي صبغتها الإسلامية لا العربية . بله هناك من كتب في الفلسفة الإسلامية بلغة غير العربية كالفارسية مثلا .

ومن أين جاءت الفلسفة إلى المسلمين ؟ يختلف المؤرخون في ذلك - قال صاعد

الأندلسي في كتابه «طبقات الأمم»: « وأما علم الفلسفة فلم يمنحهم الله منه شيئاً ولا هيأ طباعهم للعناية به ، ولا أعلم أحداً من صميم العرب شهر به إلا أبو يوسف يعقوب بن اسحاق الكندى».

و يقول الشهرستاني في كتابه الملل والنحل عند كلامه على الفلسفة عند العرب: « ومنهم حكماء العرب وهم شرذمة قليلة لأن أكثر حكمهم خطرات الفكر » .

ويقول ابن خلدون في مقدمته وهو من المتأخرين « اعلم أن العلوم التي يخوض فيها البشر و يتداولونها في الأمصار تحصيلا وتعليما على صنفين : صنف طبيعي للانسان يهتدى إليه بفكره ، وصنف نقلى يأخذه عمن وضعه . والأول هو العلوم الحكمية الفلسفية وهي التي يمكن أن يقف عليها الإنسان بطبيعة فكره و يهتدى بعقه له إلى موضوعاتها ومسائلها؟ والثاني العلوم النقلية الوضعية ولا مجال للعقل فيها إلا بألحاق الفروع من مسائلها بالأصول » .

فنحن إذن أمام آراء مختلفة بصدد الفلسفة هل هى من طبيعة المسلمين أولا؟ فيذهب صاعد إلى أنها عربية ، ويرى الشهرستانى أن الحـكمة وجدت فيهم ولـكنها قليلة . ويقسم ابن خلدون المعارف قسمين : معرفة عقلية وهى من اختصاص الحكمة ومعرفة شرعية أو نقلية وهى من اختصاص الدين . وهنا نجـد التمييز بين الفلسفة والدين ، أو بين العقل والنقل .

#### أصول الفلسفة الإسلامية :

وأغلب المؤرخين من المسلمين أنفسهم يصرحون بأن الفلسفة أخذ غالبها عن اليونان . غير أن الفلسفة لم تكن أصولها جميعا يونانية بل فيها أصول عن الهند وأخرى عن الفرس ثم اجتمعت هذه الأصول كلها ، وصهرت في بوتقة الحضارة

الإسلامية ، فأخرج لنا المسلمون لونا جديداً من الفلسفة لا نستطيع أن نقول إنه يونانى أو فارسى أو هندى أو إسلامى خالص بل هو مزيج من هذا كله ، كاحدث بالضبط عند قدماء اليونان لأن فلسفتهم لم تكن يونانية خالصة .

قال صاحب العقائد الإمام نجم الدين عمر النسنى : « ثم لما نقلت الفلسفة إلى العربية وخاض فيها الإسلاميون ، حاولوا الرد على الفلاسفة فيما خالفوا فيه الشريعة ، خلطوا بالكلام كثيراً من الفلسفة ليتحققوا مقاصدها فيتمكنوا من إبطالها وهلم جرا ، إلى أن أدرجوا فيه علم الطبيعيات والإلهيات ، وخاضوا في الرياضات ، حتى كاد لا يتميز عن الفلسفة لولا اشتماله على السمعيات . وهذا هو كلام المتأخرين (١) » .

والذين يرجعون أن مصدر الفلسفة الإسلامية يونانى هو اسمها: فلفظ فلسفة ليس عربياكما ذكرنا عن الفارابى قوله: « اسم الفلسفة يونانى وهو دخيل فى العربية وهو على مذهب لسانهم فيلسوفيا ومعناه إيثار الحكمة ».

ويقول ابن قيم الجوزية «والفلاسفة لا تختص بأمة من الأمم، بل هم موجودون في سأئر الأمم، وإن كان المعروف عند الناس الذين اعتنوا بحكاية مقالاتهم هم فلاسفة اليونان. فهم طائفة من طوائف الفلاسفة ؛ وهؤلاء أمة من الأمم (٢) ».

والغالب أن المسلمين انصرفوا عن لفظ الفلسفة إلى لفظ الحكمة ، ولذلك نجمد كثيراً من الكتب المؤلفة في سيرة الفلاسفة تسمى بالحكاء ، مثل إخبار الحكاء بأخبار الحكاء للقفطى ، ومثل تاريخ حكاء الاسلام للبيهتي . وقد يسمونهم الأطباء

<sup>(</sup>١) شرح التفتازاني على العقائد النسفية \_ مطبعة عيسي الحلبي ص ١٤.

<sup>(</sup>۲) ابن قــيم الجوزية : إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان ، ح ۲ ص ۲۹۳ ، طبع مصطنى الحلبي سنة ۱۹۳۹ .

مثل طبقات الأطباء لابن أى أصبيعة .

و إذن ، فعلى من الزمن، بعد أن اشتغل المامون بالفلسفة ، وأخذوها عن اليونان وغيرهم ، درجت فى ثقافتهم وفى لغتهم ، واستعماوالفظ الفلسفة تارة ، ولفظ الحكمة تارة أخرى ، وأصبح ذلك شيئا مقررا فى جملة عاومهم .

اتهام الفلاسفة:

وقبل أن نمضى فى بيان المعنى الذى كانوا يقصدونه من الفلسفة ببيان الموضوعات التى تتعلق بها و بيان أقسامها نحب أن نمضى مع التاريخ لنرى ما حدث للفلسفة عند المسلمين ؟ فقد ازدهرت بعد عصر الترجمة ، وظلت مزدهرة فى القرن الثالث والرابع والحامس إلى أن نهض بعض المفكرين بهاجمون الفلسفة باسم الدين . وأظن أن كتاب تهافت الفلاسفة للغزالى خبر دليل على هذه النزعة . وقام بطبيعة الحال من الفلاسفة من يرد عنها غائلة هجوم رجال الدين، فكتب ابن رشد كتاب تهافت النهافت وكتب أيضا يوفق بين الدين والفلسفة كتابه فصل المقال فيا بين الحكمة والشريعة من الاتصال .

وصارع محمد الشهرستانى ابن سينا فى كتاب سماه « المصارعة » أبطل فيه قوله بقدم العالم وإنكار المعاد ، ونفى علم الرب تعالى وقدرته ، وخلقه العالم ، فقام له نصير الإلحاد ونقضه بكتاب سماه « مصارعة المصارعة (١) » .

غير أن هذه المعركة التي قاد لواءها الغزالي، وتبعه فيها الكثيرون، انتهت مع الأسف

<sup>(</sup>١) ابن قيم الجوزية : المرجم السابق ٢٦٧ .

الشديد إلى غلبة رجال الدين على الفلاسفة ، فحكموا عليهم بالكفر والزندقة، فانزوت الفلسفة ، وانزوى معها حرية الفكر حتى لقد أصبح من الأقاويل المشهورة أن من تمنطق فقد تزندق . فهذه هي الحال التي انتهت إليها الفلسفة وانتهت إليها أيضا أغلب العاوم العقلية .

### العلم الإلهي :

أما رأى المسلمين في الفلسفة ما هي فأول ما نجده في تعريف الفلسفة وتقسيمها ، عند الـكندى وسوف نعرض له فيما بعد؛ يقول علوم الفلسفة ثلاثة : أولها العلم الرياضي والثانى علم الطبيعيات والثالث علم الربوبية. وهذا الاسم تطور فيا بعد إلى العلم الالهي. و يقول الكندى إن العلم الرياضي أوسطها والعلم الطبيعي أسفلها وعلم الربوبية أعلاها . فإذا ذهبنا نوازن بين هذا التقسم و بين التقسم الذي ذكرناه عن الرواقية الذين قالوا إن الفلسفة ثلاثة أقسام: المنطق والطبيعة والأخـلاق وجدنا أن الرواقيين جعلوا الأخلاق لب الفلسفة ، أما المسلمون فجعلوا العلم الالهي هو أعلى العلوم جميعا . فلم يكن عند الرواقيين تخصيص بالعلم الالهي ، أما المسلمون فلم يخصوا العام الالهي بالسمو فحسب بل جعله بعضهم إن لم يكونوا جميعا الغرض من الحياة سواء أكانوا متفلسفين ينظرون إلى الأشياء بالعقل، أم كانوا من رجال الدين الذين يرجعون في أمورهم إلى الشرع . وأظن أن قصة حي بن يقظان لابن طفيل الفيلسوف الأندلسي إلى أخذها عن ابن سينا توضح هذه الفكرة غاية التوضيح . فهو يذهب فيها إلى أن شخصين أبسام وأسال نشأ أحدهما وهو أبسام في جزيرة نائية ، وفي بعض الأقاويل تولد من غير أب ولا أم ، وعاش منعزلا لايتصل بأحد من الناس ، إلى أن شب و بلغ مبلغ الرجال ، فتعلم كل شيء واهتدى بعقله آخر الأمر إلى وجود الله ، ثم صنع مركبا

وركب البحر فى جزيرة قريبة كان يعيش فيها أسال وشيعته وهم يدينون بملة و يعتقدون بوجود إله عن طريق الله تتم بطريقين طريق العقل وطريق الشرع ، وأنهما لا يتعارضان ، أى أن غاية الغايات فى الفلسفة هى معرفة الله .

### ميزات الفلسفة الإسلامية:

أما خصائص الفلسفة الاسلامية: فأولها وجود فلسفة خاصة بالمسلمين اجتمعت إليم من الدين الاسلامي إلى جانب فلسفة اليونان والهند والفرس، فلا نستطيع أن نقول إنها فلسفة إسلامية خالصة، بل هي مزيج من جميع الآراء السابقة صهرت في قالب من الديانة الاسلامية، ولا يعد هذا عيبا في الحضارة الاسلامية لأنك لا تعثر على حضارة تخلو من تأثير غيرها من الحضارات.

### خضوع الفلسفة للدين :

الأمر الثانى أن الفلسفة الاسلامية خضعت للدين وجعلت غايتها الوصول إلى الله ولكن انقسموا فيما بينهم إلى أقسام: فلاسفة خالصون وهؤلاء مثل الفارابي وابن سينا وابن رشد من أعلام الفلسفة الاسلامية يذكرون كما يذكر أفلاطون وأرسطو حتى لقد لقب الفارابي بالمعلم الثاني ، وهؤلاء بحثوا في الحقائق وأرادوا أن ينفذوا إلى العلل الأولى لهذا العالم، وقالوا بوجود إله، ونظروا في الكائنات الطبيعية والأخلاق والمنطق، وتكلموا في جميع المعارف ولكن بطريق العقل . وأكبر الظن أنهم حين تعرضوا للديانة الاسلامية أو للشرع ، فإنما تعرضوا دفاعا عن أنفسهم حتى لا يتهموا بالكفر والزندقة ، وهذا أمر عقابه في الاسلام الاعدام .

ونذكر على سبيل المثال شيئا مما عرض له الغزالى فى تهافت الفلاسفة وهو معجزة سيدنا ابراهيم عندما دخل النار فكانت بردا وسلاما . إذكفر الفلاسفة لأنهم قالوا إن تلك الظاهرة لا بد فيها من أحد أمرين : إما أن النار انقلبت شيئا آخر وفقدت صفة الإحراق، وإما أن ابراهيم انقلب شيئا آخر لا تؤثر فيه النار . أما أن تبقى صفة النار على ما هى عليه لا ويظل إبراهيم على طبيعته ، فلا بد من الاحراق . و بادر ابن رشد فنفى عن نفسه وعن الفلاسفة تهمة «إنكار بعض المعجزات المنقولة عن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام » . فقال: « وأما ما نسبه من الاعتراض على معجزة ابراهيم عليه السلام فشىء لم يقله إلا الزنادقة من أهل الاسلام . فإن الحكاء من الفلاسفة ليس يجوز عندهم التكمام ولا الجدل فى مبادىء الشرائع . وفاعل ذلك عندهم محتاج إلى الأدب الشديد» .

فالمعجزات عند ابن رشد « أمور إلهية تفوق العقول الانسانية ، فلا بد أن يعترف بها، مع جهل أسبابها » .

### الكلام:

وفريق آخر جعلوا أساس بحثهم ونظرهم وفلسفتهم الدين، ثم حاولوا تفسيره أو تأويله تأويلا عقليا فلسفيا وهؤلاء هم علماء الكلام، والعلم الذي يشتغلون به يسمى علم الكلام؛ وهذا لا شك أصيل في الفلسفة الاسلامية .

أما طريقة الفلاسفة فمختلفة عن طريقة المتكلمين: هؤلاء ينهجون منهج الجدل أو السكلام وأولئك يسلكون طريق المنطق. فالمنطق يستند إلى البرهان، أما الجدل فيقوم على النظر في معان وأشياء موجودة، ثم يفسر هذه المعانى و يؤولها؛ وأول هذه المعانى الله ذاته وصفاته، كالحياة والقدرة والارادة.

### المعتزلة والأشاعرة:

وقد انقسم المتكلمون قسمين : المعتزلة والأشاعرة، فالمعتزلة يقدمون العقل على الشرع والأشاعرة يقدمون الشرع على العقل . وفي ذلك يقول الشهرستاني وهو من الأشاعرة «معرفة الله بالعقل تحصل و بالشرع تجب » .

### المتصوفة:

والثالث المتصوفة الذين يمتازون عن الفلاسفة والمتكلمين في المهج والموضوع شيئا كثيرا. أما الاختلاف في المهج فهو أن طريق المتصوفة النوق لاالعقل، أي طريق الوجدان أو الفلب؛ ولهم أحوال ومقامات يسلكونها لتوصلهم إلى الله . ومن أقوالهم : الأحوال مواهب والمقامات مكاسب. و يختلفون في الموضوع : ولو أن هدفهم جميعا معرفة الله ، إلا أن البعض يقول بوحدة الوجود مثل ابن عربي ، وعنده : أن الحقيقة الوجودية واحدة في جوهرها وذاتها ، متكثرة بصفاتها وأسمائها لاتعدد فيها إلا بالاعتبارات والنسب والإضافات . . . . . . فإذا نظرت إليها من حيث ذاتها قلت هي «الحق» . و إذا نظرت إليها من حيث ظهورها في أعيان المكنات قلت هي «الحلق» أو العالم . (١)

ویقول البعض الآخر بالحلول مثل الحلاج الذی یصرح فی شعره أنا من أهوی ومن أهوی أنا نحن روحان حللنا بدنا فيادا ألهصرته أبصرته و إذا أبصرته أبصرتنا

<sup>(</sup>۱) أبو العلاعفيني : تصدير فصوص الحسكم لابن عربي ص ٢٤ ــ ٢٥ ــ مطبعة عيسى الحلبي سنة ١٩٤٦ .

أما ابن الفارض فمن أصحاب نظرية الاتحاد، وفي ذلك يقول في التاثية:
متى حلت عن قولى أناهى أو أقل وحاشا لمثلى أنها في حلت
أما الغزالى فينكر هذه المذاهب كلها، فلا اتحاد ولا حلول ولا وحدة وجود بل «على الجله ينتهى الأمر إلى «قرب» يكاد يتخيل منه طائفة الحلول وطائفة الاتحاد وطائفة الوصول وكل ذلك خطأ »(١)

#### الفقه:

وقسم رابع للفلسفة الاسلامية نبه إليه المرحوم الأستاذ مصطفى عبد الرازق ، وهو الفقه الاسلامي . وكتابه كله يدور على إثبات هذه النظرية وهي أن الفقه فرع من فروع الفلسفة ورع الفلسفة ما دام المستشرقون قدار تضوا أن يكون الكلام فرعا من فروع الفلسفة بل هو يذهب إلى ما هو أبعد من هذا فيرى أن الفلسفة الاسلامية الحالصة يمكن أن تلتمس في الفقه ، يقصد أصول الفقه لاالفقه العملي الذي يتعلق بالعبادات والمعاملات . وهذه نظرية إلى جانب جدتها لا تخلو من طرافة فالتوازي بين الفلسفة والفقه ملحوظ في كل خطواتهما سواء أكان ذلك في المنهج أم في الموضوع : منهج الفقهاء غير منهج الفلاسفة منهج الفلاسفة المنطق الذي أخذ عن أرسطو وعرفه المسلمون ، ومنهج الفقهاء أوالأصول التي يعتمدون عليها أربعة هي الكتاب والسنة والاجاع والقياس . الكتاب هو القرآن والسنة هي أحديث الرسول، والاجاع هو ما أجمع عليه الفقهاء في عصر ما أو بلد وهذه الأصول الثلاثة متفق عليها أ بنه مالحلاف في القياس . وهذه الأصول معروفة عن الأصول الثلاثة متفق عليها أ بسنة نبيه . قال فإن لم تجد ؟ قال أجتهد رأيي . قال النبي حين أرسل معاذ بن جبل إلى البين فقال له بم تحكم يا معاذ ؟ قال النبي . قال فإن لم تجد ؟ قال فإن لم تجد ؟ قال أجتهد رأيي . قال النبي . قال فإن لم تجد ؟ قال أجتهد رأيي . قال النبي . قال فإن الم تجد ؟ قال أجتهد رأيي . قال النبي . قال فإن الم تجد ؟ قال أجتهد رأيي . قال النبي .

<sup>(</sup>١)الغزالي : المنقذ من الضلال ص ١٣٢ ــ ١٣٣ ــ مكتب النصر العر بي دمشق ١٩٣٤

الحمد لله الذي و إنما ظهر فيما بعد. هـذا فيما يتمناه. ومن الواضح أن الاجهاع لم يكن موجوداً في عهد الذي و إنما ظهر فيما بعد. هـذا فيما يتعلق بالمنهج الموازى لمنهج الفلاسـفة وهو المنطق. ولقد ألفوا كتبا في دحض منطق اليونان مثل كتاب جـلال الدين السيوطى صون المنطق والـكلام عن فن المنطق والـكلام (١) . و إذا كان الفقهاء قد وضعوا لأنفسهم منهجا خاصا فقد نظروا في موضوعات خاصة هي التي يتعلق بها علم الفقه ، أي الأمور التي يفعلها الإنسان بحيث تتفق مع الشرع ؛ ولا ريب في أن الفقه الإسلامي له بحوث عميقة ونظرات صائبة في المجتمع الإنساني .

وقد تجددت حديثا نزعة ترمى إلى إحياء الفقه الاسلامى باعتبار أنه مرجع من أحكام القوانين في العالم، مما جعل الأوربيين اليوم يعترفون بالتشريع الاسلامى .

### العلم الطبيعي :

ومن صفات الفلسفة الإسلامية أيضااهتهام المسلمين والمشتغلين بالفلسفة بالعلم الطبيعى الملم معروفا بهذا القدر في أور با في ذلك الوقت ، ونقصد بالعلم الطبيعة أو الكيمياء ، الذي يتعلق بالنظر في الموجودات، فإن كانت غير حية فهو علم الطبيعة أو الكيمياء ، و إن كانت حية فهو علم الطبيعة أو الكيمياء ، و إن كان خاصا بالعلم الإنساني لأمراض معينة فهو الطب . وأكبر الظن أن نقل كتب اليونان إلى العربية لمعرفة ماكتبه اليونان في الطبقد خلط الطب بالفلسفة فأصبحا صنوين: فسموا الفيلسوف أو الحكم طبيبا . كان ابن سينا فيلسوفا وطبيبا ، بل لعل أثره في الطب أبعد وأعمق من أثره في الفلسفة وقد ترجم كتاب (الكليات في الطب والمنب التي دعت المسلمين إلى النظر في الأمور الطبيعية والتعمق فها ؟ .

<sup>(</sup>١) السيوطي : صون المنطق والكلام ــ نشره على سامي النشار ــ مكتبة الحانجي ١٩٤٦ .

أسباب ذلك كشيرة منها أن المسلمين عرفوا أرسطو أكثر مما عرفوا أفلاطون. واهتم أرسطو بالعلم الطبيعى والمشاهدات و بعلم الجياة، ولعل هذا يرجع إلى دراسته عن أبيه الذي كان طبيبا في بلاط فيليب المقدوني، وفي بلاط أبيه من قبل.

والثانى أن خلفاء المسلمين الذين شجعوا نقل الكتب اليونانية طلبوا العلاج . ومما يروى أن المنصور كان ممعودا ، وكان يقوم على علاجه الطبيب جبريل بن بختيشوع استحضره من مدينة جنديسابور فى فارس، تلك المدينة التى تسر بت إليها الفلسفة اليونانية بعد أن قضى علمها فى اليونان .

والثالث أن الاسلام فى بدء عهده كان يسمح بالحرية عالم يكن معهودا فى أور با؟ ولا يمكن أن تنمو شجرة العلم وأن تثمر إلا فى جو من الحرية فإذا اختنق ذلك الجو مات العلم . ومنذ أن خنق المسلمون حرية الفكر بدأ التأخر عندهم ؟ فى ذلك الوقت تسر بت العلوم الاسلامية إلى أور با، وبدأ صراع عنيف بين السلطة ونزعة الناس إلى الحرية انتهت با نتصار الحرية ، و بهذا لم يعرف الأور بيون أرسطو إلا منذ القرن الثانى عشر الميلادى وما بعده ، فقد رأينا فى تقسيمهم للفلسفة وفروعها أن علم الطبيعة ليس له مكان ملحوظ . لكن إذا كان العلم الطبيعى ، والطب بوجه خاص ، قد ازدهر عند المسلمين، فليس معنى ذلك أنه كان شيئاً مستقلا عن الفلسفة بل هو على التحقيق فرع منها : أخذوه عن أرسطو وعن أبقراط وعن جالينوس ، واستمروا فى دراسته وفى بحثه على منهج فلسنى . ولسنا ندرى لو أن الحضارة الاسلامية استمرت ولم تقف أكان العلم ينفصل عن الفلسفة أم يبتى فرعا منها ؟ لأن العلم الطبيعى حين بدأت أور با تشتغل به منذ عهد النهضة أخذ فى الانفصال .

### الكندى:

هذه هى جملة الصفات التى تميز الفلسفة الاسلامية: اتصالها بالدين ، وانقسامها ، وانجاهها نحو العلم الطبيعى . وننتقل إلى الـكلام على رأى بعض فلاسفة المسلمين فى الفلسفة ما هى ؟ وماذا كانوا يعنون بها ؟ ذكرنا من قبل رأى الـكندى الذى يقسم الفلسفة ثلاثة أقسام: العلم الالهى وهو أعـلاها ، والعلم الرياضي وهو أوسطها ، والعلم الطبيعى وهو أسفلها .

وقال فيلسوف العرب أبو يوسف إســحاق الـكندى في رسالة الحدود والرسوم يعرف الفلسفة:

حدُّها القدماء بعدة حروف .

- (۱) إما من اشتقاق اسمها ، وهو حب الحكمة ، لأن فيلسوف هو مركب من فيلا وهي محب ، ومن سوفيا ، وهي الحكمة .
- (ب) وحدوها أيضا من فعلها فقالوا: إن الفلسفة هي التشبه بأفعال الله تعالى بقدر طاقة الانسان ، أرادوا أن يكون الانسان كامل الفضيلة .
- (ح) وحدوها أيضا من جهـة فعلها ، فقالوا : العناية بالموت ، والموت عندهم موتان : طبيعى وهو ترك النفس استعال البدن . والثانى إمانة الشهوات ، فهذا هو الموت الذى قصدوا إليه ، لأن إمانة الشهوات هى السبيل إلى الفضيلة . ولذلك قال كثير من جلة القدماء : اللذة شر ، فباضطرار أنه إذا كان للنفس احتاله ، وأحدهما حسى والآخر عقلى ، وكان قد سمى الناس لذة ما يعرض فى الاحساس ، فإن التشاغل

باللذات الحسية ترك لاستعمال العقل(١) .

- ◄ ( ء ) وحدوها أيضا من جهة العلة ، فقالوا : صناعة الصناعات وحكمة الحكم .
- (ه) وحدوها أيضاً فقالوا: الفلسفة معرفة الإنسان نفسه . وهاذا قول شريف النهاية بعيد الغور ...
- ( و ) فأما ما يحد به عين الفلسفة فهو أن الفلسفة علم الأشياء الأبدية الـكلية إنياتها وماهيتها وعلتها بقدر طاقة الإنسان .

و يقول الكندى في رسالة إلى المعتصم بالله في الفلسفة الأولى .

« إن أعلى الصناعات الإنسانية منزلة ، وأشرفها مرتبة صناعة الفلسفة التي حدها : علم الأشياء بحقائقها بقدر الطاقة الإنسانية ، لأن غرض الفيلسوف في علمه إصابة الحق روفي عمله العمل بالحق .

وأشرف الفلسفة وأعلاها مرتبة الفلسفة الأولى ، أعنى : علم الحق الأول الذى هو علة كل حق ، ولذلك يجب أن يكون الفيلسوف التام الأشرف هو المرء المحيط بهذا العلم الأشرف ، لأن علم العلة أشرف من علم المعاول » .

وهنا نجد فيلسوف العرب يتبع أرسطو فى تعريف الفلسفة ، وعنه أخذ الفارابي وابن سينا وغيرهما معنى الفلسفة مع بعض الإضافات . أما قول الكندى « بقدر

اللذة شرف باضطرار أنه إذا كان للنفس استعمال ، أحدها حسى والآخر عقلى ، وكان مما سمى الناس لذة ما يعرض في الإحساس ، لأن التشاغل باللذات الحسية ترك لاستعمال العقل .

وقد اعتذر فى الهامش بأن النص مضطرب ، وقد أصلحناه من النسخة الخطيــة الموجودة بدار الكتب المصرية .

<sup>(</sup>١) حقق الدكتور محمد عبــد الهادى أبو ريدة ، عندما نشر هذه الرسالة بمجلة الأزهر المجلد ١٨ صفر سنة ١٣٦٦ ، هذا النص على هذا النجو .

الطاقة الإنسانية » فهو استدراك لانجده عند فلاسفة اليونان ، وسوف نناقش قيمة هذا الاستدراك عند الكلام على ابن سينا .

و نحب أن ننبه إلى قيمة هذه الرسالة التى لا تزال مخطوطة ، ولم تعرف إلا من عهد قريب : فالكندى يوجه الحطاب إلى الحليفة يبغى أن يعلمه الفلسفة ، كما أراد أفلاطون من قبل أن يعلم ملك صقلية ، وكان ذلك دأب الفلاسفة من قديم ، أن ينشدوا الاصلاح الاجتماعى بتعليم الفلسفة ، وأخذ الماوك بهذه الصناعة .

### الفارابي:

أما الفارابي وهوالمعلم الثاني نسبة إلى أن أرسطو هوالمعلم الأول، فيعرف الفلسفة بأن حدها وماهيتها أنها العلم بالموجودات بما هي موجودة (١) . ويقسمها أقساما ، فموضوع الفلسفة إما إلهي و إما طبيعي و إما منطق و إما رياضي و إما سياسي . هذا ما نجده في كتاب الجمع بين رأيي الحكيمين؛ غير أن للفارابي رأيا آخر في الفلسفة وموضوعاتها ويبدو أن هذا الرأي ناشيء من تطور الفارابي نفسه مع الزمن، ولعله كتب بعض هذه الآراء في صدر حياته ، ثم انتهى إلى آراء أخرى في آخر حياته؛ يقول الفارابي في كتابه التنبيه على السعادة ، إن غاية الانسان السعادة و يصل إليها بطريقين : إما بتحصيل الجميل أو بتحصيل البافع ، والصناعة التي مقصودها تحصيل الجميل فقط هي التي تسمى الفلسفة .

ولما كان الجميل صنفين : صنف به يحصل معرفة الموجودات التي ليس للانسان فعلها ، وهذه تسمى النظرية ، والثانى به تحصل معرفة الأشياء التي شأنها أن تفعل ،

<sup>(</sup>١) الفارابي .كتاب الجمع بين رأيي الحكيمين . وهذا التعريف موجود عند أرسطو في كتاب ما بعد الطبيعة .

والقوة على فعل الجيل منها ، وهذه تسمى الفلسفة العملية والفلسفة المدنية .

والفلسفة النظرية أصناف ثلاثة : علم التعاليم أو العلم الرياضي ، والعــلم الطبيعي ، وعلم ما بعد الطبيعيات .

والفلسفة المدنية صنفان : الأخلاق والسياسة .

أما المنطق فهو هنا ليس قسما من أقسام الفلسفة بل خارج عن هذه الأقسام لأنه الفلسفة. و إذا كان الفارابي قد وضع قسما من أقسام الفلسفة النظرية مماه ما بعد الطبيعة فإنه عدل عن ذلك في بعض الكتب الأخرى فقال: الحكمة معرفة الوجود الحق والوجود الحق هو واجب الوجود بذاته، والحكيم هومن عنده علم الواجب بذاته بالكال والواجب بذاته هو الله لأن الموجودات قسمان واجبة وممكنة فكل شيء موجود فهو عمكن الوجود إلا وجوداً واحداً هو الله ، فهنا نرى أن الفارابي لا يجعل الغاية من الفلسفة هي تحصيل الجميل أو معرفة ما بعد الطبيعة بل ينص على أن غاية الحكيم هي معرفة الله .

### إخوان الصفا

أما جماعة اخوان الصفا فقد ظهروا في القرن الرابع، وكان المسلمون قد بلغوامن الرقى العقلى شيئا كثيرا، وفي الوقت نفسه شيئا من التحلل السياسي فانقسم المسلمون على أنفسهم؛ والواقع أنه لا يمكن فصل العلم عن السياسة . ولم تكن الفلسفة قد نفذت إلى صميم الحياة العقلية الاسلامية فلما استقرت في الأذهان بعد أن نقلها المترجمون، أخذت هذه الآراء الفلسفية تؤثر في الأحوال السياسية من جهة ، وفي الحياة العقلية والدينية من جهة أخرى .

ومن قبل نجد الفارابي يؤلف كتابا في المدينة الفاضلة على نسقجمهورية أفلاطون يرمى فيه إلى تصوير المجتمع الفاضل وما سهاه هو المدينة الفاضلة على حسب ماكان معهودا

عند اليونانيين ، وجعل على رأس هذا المجتمع الفلاسفة . غيرأن مدينة الفارا بي الفاضلة كانت مغرقة في الثالية لم تؤثر في حياة المسلمين السياسية أى تأثير ، ولهذا أراد بعض الفلاسفة أو المفكرين أن يضعوا نظا سياسية يمكن تحقيقها . ولسكن إعلان هذه الآراء المخالفة للأوضاع السياسية القائمة لم يكن ميسورا ، لأن أصحابها كانوا يخشون إظهارها . وهذا عندنا سبب من الأسباب التي أنكر فيها اخوان الصفا أساءهم فانتظموا في جماعة سرية .

ولعل من الأسباب التي دعت هذه الجماعة إلى إخفاء أنفسهم خشيتهم من التعرض للدين والاتهام بالكفر ، وهذه مسألة إن ثبنت قضت على صاحبها . فإخوان الصفا يرمون إلى هدفين هدف سياسي وهدف ديني ، أي ير يدون أن يوفقوا بين الفلسفة والدين . وكانت حاجتهم إلى ذلك حاجة الوقت والبيئة والزمن ، أى أنهم اضطروا إلى ذلك اضطراراً لأن كثيراً من الشعوب انطوت تحت لواء الإسلام ، شعوب مختلفة من المجوس، والبراهمة، والمسحيين، والوثنيين، والصابثة؛ فهؤلاء جميعا أصبحوا يتكلمون لغة واحدة و يدينون بدينواحدهوالاسلام، ولكنهم كانوا يحملون في أنفسهم آثار آور ثوها عن الأسلاف البعيدين ولا يمكن أن يتخلصوا منها . فاذن لا بد من الجمع والتأليف والتوفيق بين هذه الأشتات المختلفة ، أي التوفيق بين هذه الآراء المختلفة يونانية كانت أم فارسية أم هندية أم مسيحية تحت لواء الإسلام . هذه هي المهمة التي نصب إخوان الصفا أنفسهم للاضطلاع بها، فني رسائلهم مزيج من هذه الآراء وفقوا بينها؟ وهذه الرسائل في غاية الأهميــة نفذت إلى الأندلس فــكان لها أثر كبير فيها ، كما ذكر صاعد الأندلسي في كتاب طبقات الأمم . وفي كشف الظنون أن مؤلف هذه الرسائل فارسى وهي في الرياضيات والمنطقيات والطبيعيات والالهيات . وقد ذكر القفطي عنهم أشياء كثيرة تلتى بعض الضوء على هذه الجماعة ، فقال : هؤلاء جماعة اجتمعوا على تصنيف كتاب في أنواع الحكمة ورتبوا مقالات عدتها إحدى وخمسون مقالة ،

وذكر أبو حيسان التوحيدى حوارا جرى بينه و بين وزير صمصام الدولة بشأن هذه الجماعة جاء فيه « إن الشريعة قد دنست بالجهالات ، واختلطت بالضلالات ، ولا سبيل إلى غسلها وتطهيرها إلا بالفلسفة لأنها حاوية للحكمة الاعتقادية والمصلحة الاجتهادية وزعموا أنه متى انتظمت الفلسفة اليونانية والشريعة العربية فقد حصل الكمال »

وسأله الوزير هل رأى هذه الرسائل . فقال « قد رأيت جملة منها وهى مبثوثة من كل فن بلاإشباع ولا كفاية . وفيها خرافات وكنايات وتلفيقات وتلزيقات وحملت عدة منها إلى شيخنا أبى سليان المنطق السجستانى محمد بن بهرام وعرضتها عليه فنظر فيها أياما ، وتبحرها طويلا ، ثم ردها على وقال : تعبوا وما أغنوا ، ونسبوا وما أجدوا وحاموا وما وردوا ، وغنوا أما أطربوا ، ونسجوا فهلهلوا . . . . ظنوا أنه يمكنهم أن ير بطوا الشريعة بالفلسفة ، وهذا مرام دونه جدد . . . . إن الشريعة مأخوذة عن الله عز وجل بوساطة السفير بينه و بين الحلق من طريق الوحى وباب المناجاة وشهادة الآيات وظهور المعجزات ، وفي أثنائها مالا سبيل إلى البحث عنه والغوض فيه . ولا بد من النسلم المدعو إليه والمنبه عليه ، وهناك يسقط لم ، و يبطل كيف . . . . »

ورد أحد اخوان الصفا و يسمى المقدسي على الطاعنين في الفلسفة فقال: الشريعة طب المرضى ، والفلسفة طب الأصحاء ؛ والأنبياء يطبون المرضى حتى يزول المرض بالعافية . وأما الفلاسفة فانهم يحفظون الصحة على أصحابها حتى لا يقربهم مرض أصلا. من هذا الحوار نتبين الصراع بين الفلسفة والشريعة . و إذا كان إخوان الصفا قد أخفوا أسهاءهم ، فإن بعض الفلاسفة اجترأوا على الخوض في هذه المسألة فكتب ابن رشد كتابه فصل المقال فها بين الحكمة والشريعة من الاتصال .

ولاخوان الصفارأى فىالفلسفة وفى أقسامها يتلاءم مع جملة مذهبهم ، وهو مذهب توفيتى أو تلفيتى . و يكفى أن ننظر فى المقدمة التى وضعها إخوان الصفا لرسائلهم لنرى ما يرمون إليه يقولون : هذه فهرست رسائل إخوان الصفا وخلان الوفا وأهل العدل

وأبناء الحمد وهى اثنتان وخمسون رسالة فىفنون العام وغرائب الحكم وطرائف الآداب وحقائق المعانى عن كلام الخلصاء الصوفية .

وهى مقسومة على أر بعة أقسام : فمنها رياضية تعليمية ، ومنها جسمانية طبيعية ، ومنها نفسانية عقلية ، ومنها ناموسية إلهية .

ومعنى ذلك أنهم نظروا فى العلم اليونانى وغرائب الحكم المأخوذة عن الفرس والهند، وطرائف الآداب عن العرب، وحقائق المعانى عن الصوفية. فكأنهم يأخذون الدين من هذا الجانب الصوفى.

قالوا في الفلسفة ما يأتى: الفلسفة أولها محبة العاوم، وأوسطها معرفة حقائق الموجودات بحسب الطاقة الانسانية، وآخرها القول والعمل بما يوافق العالم، والعلوم الفلسفية أر بعة أنواع: أولها الرياضيات، والثانى المنطقيات، والثالث الطبيعيات، والرابع الالهيات. غير أننا نجد أفساما أخرى للفلسفة في بعض رسائلهم، كما أن هذا التقسم يختلف عما ذكرناه عنهم من قبل.

ولا يستغرب هـنا منهم لأنهم لا يثبتون على رأى واحد باعتبار أنهم أخـنوا من مذاهب مختلفة وفقوا بينها، فتراهم فى مواضع أخرى يخرجون المنطق من أقسام الفلسفة و يجعلونه أداة الفيلسوف ؟ وفى ذلك يقولون : اعلم أن المنطق ميزان الفلسفة . وهذا الاصطلاح ليس غريبا، فالغزالى له كتاب ميزان العمل فى الأخلاق، وله فى المنطق معيار العـلم .

وفى موضع ثالث نجدهم يختلفون فى هذا التقسيم و يدخلون فى أقسام الفلسفة علم السياسة، وعلم النفسيات وهى معرفة النفوس والأرواح السارية فى الأجسام الفلكية والطبيعية، وعلم الروحانيات، وهو معرفة الجواهر البسيطة الفعلية العلامة بالفعل. فهم عزجون بين العلم والعمل فى بعض المواضع، و ينظرون إلى الجانب النظرى فقط فى مواضع أخرى. ولكن الباحث فى جملة رسائلهم يامح فيها أنهم يقدمون الفلسفة على

الشريمة ، وأن الشخص الذى يريد أن يحيا حياة سعيدة فى الدارين فيجب عليه أن يأخذ بالحكمة ، وأن يعرف جميع العلوم ، ولا يتورع عن الأخذ بأى رأى من الآراء مادام موافقا للعقل؛ ولهذا السبب بحثوا فى العلوم الرياضية كا هى موجودة عند فيثاغورس ، بل هذا الباب عندهم منقول نصا عن رسائل فيثاغورس .

وقد قدموا للرسائل الرياضية بقولهم « والغرض المراد من هذه الرسالة هو رياضة أنفس المتعامين للفاسفة ، المؤثرين للحكمة ، الناظرين فى حقائق الأشياء الباحثين عن علل الموجودات بأسرها » .

### ابن سينا:

أما الشيخ الرئيس ابن سينا فقد تناول الفلسفة ولكنه كالفارا بى عرفها تعريفات مختلفة ، وقسمها تقسيات مختلفة . وهذا يرجع إلى تطور الفيلسوف على خلاف الزمن ، فيكل مفكر تتطور آراؤه وتختلف في شبابه عنها في كهولته . فإذا وجدنا شيئا في كتب ابن سينا عن الفلسفة وموضوعاتها وأقسامها ، فلا ينبغي أن نتهم الفيلسوف بالاضطراب، وإنما هو خلاف لا يعدو التفصيلات، أما الجوهر فهو هو .

قال في رسائل الطبيعيات « الحكمة استكال النفس الانسانية بتصور الوجود والتصديق بالحقائق النظرية والعملية على قدر الطاقة الانسانية » هذا التعريف يستند إلى ثلاثة عناصر الأول: هو العلم بالتصورات والتصديقات ، وهذان الاصطلاحان معروفان في المنطق ، فيذكرون في تعريف المنطق ، أو في التمهيد إلى تعريفه ، أن العلم إما تصور و إما تصديق. فالتصور إدراك المفرد والتصديق إدراك النسبة بين شيئين؟ والمعرفة الانسانية لا تخلو عن هذين النوعين التصورات والتصديقات . فالحكمة معرفة الموجودات إما بتصورها و إما بنسبتها مع غيرها من الأشياء .

الأمر الثاني هو استكال النفس الانسانية أي طلب الكال . كا نه ير يد أن يقول

إن كل شخص لا بد أن يعرف شيئا ؟ ونحن نسمى الناس فلاسفة حين يكماون أنفسهم و يوسعون معارفهم، و يامون بجميع الحقائق .

الأمر الثالث قوله: على قدر الطاقة الانسانية. وقد يفهم هـذا الشرط الأخير الذى اشترطه ابن سينا والذى سبقه الكندى إليه على وجهين الأول: أنه من العسير على شخص واحد أن يلم بكل شيء، وإذا لم يستطع الالمام بجميع الجزئيات فني مقدوره أن يلم بالأمور الكلية.

والوجه الثانى وهو الذى يعنيه ابن سينا فى قوله على قدر الطاقة الانسانية أن هناك معارف فوق طاقة الإنسان ، وهى فى لغة الدين الأمور الغيبية ، أى التى تعرف بطريق الوحى .

ثم قسم ابن سينا الحكمة بعد أن عرفها هذا التعريف فقال: الحكمة منها نظرية ومنها عملية ؟ أما الحكمة النظرية فلنا أن نعلمها ولا نعمل بها ، وأما الحكمة العملية فلنا أن نعلمها و نعمل بها . والحكمة النظرية تنقسم إلى أقسام ثلاثة طبيعية ورياضية وحكمة تسمى الفلسفة الأولى أو ما بعد الطبيعة . فالحكمة الطبيعية تتعلق بالأمور التي تلحقها الحركة والتغير ، وهو في هذا يتابع بطبيعة الحال أرسطو .

أما الحكمة الرياضية فتتعلق بالأمور التي يجردها الذهن بما يخالطها من حركة وتغير، لأن الرياضة تستخلص الأشكال من الأجسام، ولا تحفل بما فيها من مادة تتحرك وتتغير. والفلسفة الأولى تتعلق بما وجوده مستغن عن الحركة والتغير: كفكرة الوجود والعدم، وفكرة الزمان، والمكان، والفلسفة الالهية جزء من هذه الفلسفة الأولى. أما الحكمة العملية فهى أفسام ثلاثة: مدنية ومنزلية وخلقية، أما المدنية فهى التي تنظر في المساركة بين الناس والتعاون بينهم على المصالح ؟ والمنزلية تنظر في المساركة بين

الأهــل كالزوج وزوجه والوالد وولده والعبد وسيده . والحـكمة الخلقية متعلقة بالفرد في نفسه ، وتتصل بالفضائل والرذائل .

والواقع أن ابن سينا حين يقول الحكمة النظرية هى التى نعامها ولا نعمل بها، كأنه يفصل فصلا تاما بين الساوك والمعرفة . وحقيقة الأمر أن كل معرفة تنتهى إلى عمل، حتى المعرفة الطبيعية ، خصوصا بعد تطور العلم الحديث هذا النطور الأخير . ومعذلك فنحن لا نسمى العلم الحديث نظراً وعملا ، بل نسميه نظراً وتطبيقا . فالسكهر باء مثلا يمكن أن تعلم علما نظريا ثم تطبق تطبيقا عمليا . فالعلم قسمان نظرى وتطبيق . أما ما يقصده ابن سينا من قوله الحكمة العملية فهى المتعلقة بساوك الإنسان .

وذكر في كتاب آخر، وهو رسالة في أقسام العلوم العقلية، يعرف الحكمة و يقسمها فقال : الحكمة صناعة نظر يستفيد منها الإنسان تحصيل ما عليه الوجود كله في نفسه وما الواجب عليه عمله ، مما ينبغي أن يكتسب فعله ، لتشرف بذلك نفسه ، وتستكمل وتستعد للسعادة القصوى في الآخرة ، وذلك بحسب الطاقة الإنسانية . فهنا يقصر ابن سينا الحكمة على النظر ، والنظر هو التفكير؛ ففي كثير من الأحيان يعيش الانسان لأنه مسوق لايفكر. فالانسان لايصبح فيلسوفا إلا إذا تخلص من الحياة الآلية ليفكر إِما في الطبيعة الخارجية و إِما في فعل الانسان ، واكنه هنا في هذا التعريف لا يجعل الغاية من هذا كله الكمال بل السعادة الأخروية ، فجعل الغاية من الفلسفة غاية دينية ثم قسم الحكمة قسمين نظرى وعملى ، القسم النظرى غايته الاعتقاد بحال الموجودات التي لا يتعلق وجودها بفعل الانسان، وهذا القسم النظري غايته الحق أي الحقيقــة، والقسم العملي غايته حصول رأى لأجل عمل وغايته القصوى السعادة ؛ فـكاأن القسم النظرى ينشد الحق، والقسم العملي ينشد الخير.ولو كان ابن سينا أفلاطو نيا كمافعل الفارابي لجعل الجمال غاية ثالثة لغاياته ولكنه مشائى من أتباع أرسطو أكثر منه أفلاطونى .

أما القسم النظرى فهو أقسام ثلاثة: القسم الطبيعى الذى يتعلق بالمادة والحركة وهو أسفلها أى أسفل الأقسام، والقسم الرياضى وهو أوسطها يتعلق بحدود المادة لا بموضوعها، والقسم الالهى وهو الأعلى يبحث عن أشياء وجودها لا يفتقر إلى المادة ومنها ذوات وصفات: فالذات هى الله، والصفات كالوحدة والكثرة والعلة والمعلول، والقسم العملى أقسام ثلاثة: الحلق والمنزلي والمدنى . ثم جعل المنطق آلة العلوم بينا في التقسيم السابق لا يذكر المنطق .

أما فى كتابه منطق المشرقيين ، فبعد أن قسم الحكمة إلى قسم نظرى وقسم عملى جعل أقسام الحكمة النظرية أربعة أربعة والحكمة العملية أربعة . فأقسام الحكمة النظرية :العلم الطبيعى وهو يبحث عن الأمورالي تخالط المادة ؛ والعلم الرياضي وهو لا يحتاج في وجوده ولا تصوره إلى تعين مادة له ؛ والعلم الالحي وهو مباين للمادة أصلا ، مثل الحالق تعالى والملائكة ؛ والعلم الحكلى و يبحث في أمور ومعان قد تخالط المادة وقد لا تخالطها مثل الوحدة والكثرة، والعلم والمعلول .

والحكمة العملية أربعة أقسام: علم الأخلاق وعلم تدبير المنزل وعلم تدبير المدينة والرابع علم الشرع، وهي الصناعة الشارعة بطريق الني .

أما بعد ابن سينا فلا نجد ابتكاراً في معنى الفلسفة أوأقسامها و إنما نجد تصنيفا على طريقة المدرسيين يأخذ عن المتقدمين .

## الفلتيفذا كيحديث

#### عصر الهضة:

ظهرت نزعة جديدة في العالم يسميها المؤرخون بعصر النهضة ، أى أنه بعد أن عاش الناس على حساب القدماء لا يفكرون تفكيراً مستقلا بدءوا يستيقظون . وشملت النهضة كل فرع من فروع الحياة من فلسفة وعلم وآداب وفنون وأديان ولغات . والذي يعنينا أن نتكلم عنه موقف الفلسفة في بداية العصر الحديث أى بعد عصر النهضة . فقد بقيت الفلسفة شاملة لجميع العلوم كاكان الحال في قديم الزمان ، وكاكان الحال في القرون الوسطى . فقد ذكرنا أنهم جروا في أور باعلى هذا التقسيم لشجرة الفلسفة التي تشمل المنطق والطبيعة والأخلاق؟ ثم الفنون السبعة الحرة ، وهي : النحو ، والبلاغة والجدل ؟ ثم الموسيق ، والحساب ، والهندسة ، والفلك .

### الأتجاه الحديث:

وفى بداية العصر الحديث ظل الفلاسفة أوفياء لهذه النزعة التي تجمع كل ألوان المعرفة فكان الفلاسفة علماء ، والعلماء فلاسفة و إذا كان الأمر كذلك فماذا امتازت به الفلسفة ؟ يقتضى منا ذلك أن ننظر فى أعلام الفلسفة فى العصر الحديث لنرى ماذا قصدوا من الفلسفة ، وماذا كان أثرهم فيها ، وأبرز هؤلاء اثنان يُذكران عندما تذكر الفلسفة

الحديثة: فرنسيس بيكون ورينيه ديكارت. يجتمعان من أوجه ويختلفان من أوجه كلاها عاش، أوعلى الأصح قضى معظم حياته العلمية فى القرن السابع عشر أوفى النصف الأول من هذا القرن. وكارها طالب بالتحرر من سلطان القديم، والقديم فى الفلسفة هو أرسطو الذى كان له نفوذ عظيم على الفلسفة والعلم الدى إلى تأخر الفلسفة والعلم. فقد اكتسب أرسطو هالة من القداسة كانت تمنع المفكرين من الجرأة على نقده ، كائن القول ما قال أرسطو، وصفة ثالثة تجمع بينهما وتصبغ الفلسفة بصفة حديدة إلى جانب التحرر من آثار التقليد هى آنحاذ منهج خاص فى البحث هو الذى يؤدى إلى المعرفة الصحيحة. و إذا كان الاجماع معقودا على أن الفلسفة فى جميع العصور هى طلب الحق ولا خلاف على ذلك، فا هو السبيل إلى ذلك ؟ وما هو الطريق الموصل إلى معرفة الحق ؟

كان الطريق الذى آثره الناس خلال الفرون الوسطى ولم يتحولوا عنه هو منطق أرسطو باعتبار أنه آلة العلم ، غير أن بيكون وديكارت رأيا أن هذا المنطق الأرسطوطاليسى أو هذه الآلة الموصلة إلى المعرفة ، لا ينتهى بنا إلى معرفة الحق ، ولمدا السبب نقده كلاهما وهاجمه كلاهما . وليس النقد كافيا بعل ينبغى على الفيلسوف الحق أن يضع بناء بدل ذلك الهيكل القديم الذى يهدمه . فإذا كان بيكون قد هاجم أرسطو فى عنف ، فقد وضع منهجا جديداً وكذلك فعل ديكارت . فهما إذن يشتركان فى أنهما من أصحاب المناهج ، أما بيكون فهو صاحب المنهج التجريبي الموصل إلى معرفة العلوم الطبيعية ، وأما ديكارت فهو صاحب المنهج العقلى الذى يصلح للبحث فى الفلسفة العامة أو الميتافيزيقا ، وهو منهج رياضى يقوم على الوضوح والتميز. وإذن تمتاز الفلسفة الحديثة عمثلة فى بيكون وديكارت بهذه الصفات وهى أولا حرية الفكر بحيث لايؤمن المفكر بأى رأى من الآراء إلا بعد نظر. ثانيا اتخاذ منهج جديد يوصل إلى المعرفة الصحيحة. ثالثا اتجاه الفلسفة إلى الاحاطة بجميع العلوم. وقد تغيرت يوصل إلى المعرفة الصحيحة. ثالثا اتجاه الفلسفة إلى الاحاطة بجميع العلوم. وقد تغيرت يوصل إلى المعرفة الصحيحة.

### يكون:

ونعود إلى تفصيل الكلام شيئاً ما عن بيكون وديكارت. ولد بيكون سنة ١٥٦١ ومات سنة ١٦٢٦ واشتغل بكل شيء من: دين وقانون وعلم . وكان غرضه الوصول إلى الحقيقة ؟ كتب عن نفسه يقول: « وجدت أنى لا أصلح لشيء أكثر من طلب الحق ، فقد وهبني الله عقلا نافذا يبصر ما في الأشياء من مشابهات ومفارقات ، ورغبة في البحث ، وصبرا على الشك ، وغراما بالتأمل والاستعداد للراجعة ، والعناية بالترتيب ، ولما كنت شخصا لا يجرفه تيار القديم ولا يفتنه الجديد ولا يحب الانقياد، لهذا وجدت أن فطرتى تألف الحقيقة وتتصل بسبب إلها» .

بهذه السكلمات يصف بيكون الخلال التي ينبغي أن تتوفر في طالب المعرفة ، وهو الذي يسميه فيلسوفا .

وقد وصف فى كتبه خصوصا فى الأورجانون الجديد الذى يعارض فيه أورجانون أرسطو طريقة البحث فى العاهدات الواسعة بحيث يجمع الفرد أكثر ما يمكن من المشاهدات ، ويجرى التجارب لإنسات صحة فروضه .

وكان بيكون معنيا في أواخر حياته بالعلم وتجاربه إلى درجة أنه قضى عليه بسبب ذلك . إذ كان مسافرا من لندن إلى جهدة ما ثم ظهر له أن الحرارة تفسد الأجسام، والبرودة تحفظها ، وأراد إثبات هذه النظرية ، فنزل في إحدى المحطات في الطريق واشترى دجاجة ذبحها ووضعها في الثلج ، وانتظر يرقب النتيجة هل تفسد أو لا تفسد .

ولكنه كان قد أصيب بالبرد لأن الوقت كان شــتاء وحضرته الوفاة ، فمات وهو يلفظ قائلا « لقد نجحت التجربة » .

أما ديكارت (١) فياته قصيرة تجرى على نسق آخر . درس في مدرسة اليسوعيين في لافليش من أعمال فرنسا فلقنوه اللغات القديمة والمنطق والأخلاق والطبيعيات وما بعد الطبيعة ، فوجد أنه حفظ كل ذلك ولم يفهم منها شيئاً . ولذلك هجر الدراسة ، و بدأت حياته الفلسفية بدراسة الكتاب الكبير ، كتاب العالم ، ولهذا بدأ يرحل إلى شق البلاد فسافر ، و بعد أن طاف في العالم ، وانصل بالناس ، بدأ يدرس نفسه و يتأملها وانتهى إلى أن العقل هو مصدر المعرفة و إليه ينبغى أن نرجع إذا شئنا أن نصل إلى الحقيقة ، و به نستطيع أن نعرف جميع الحقائق. ويترتب على ذلك أى بعد الاعتماد على العقل أن ننظر في جميع العاوم ، فالعاوم ، متصلة ومتعاونة ، وعلى العاقل أن ينظر فيها جميعا . وقد أدلى بآرائه في جميع العاوم : الرياضيات التي ابتكر فيها بعض النظريات أخذ العلماء بها فيا بعد ، وهي الهندسة التحليلية أى رد الهندسة إلى رموز جبرية . وله كذلك بحوث في علم الطبيعة والبصريات . و بحث في الإنسان ، وفي النفس كذلك بحوث في علم الطبيعة والبصريات . و بحث في الإنسان ، وفي النفس الإنسانية .

ولكن أخلد كتبه هو مقال عن النهج ، وفيه يستهل القول: بأن العقل السليم أكثر الأشياء توزعا بين الناس بالتساوى . و إنما يختاف الناس فيا بينهم بمقدار ما يسلكون من منهج ، فإن ساروا على الطريق المستقيم وصاوا ، و إلا ضاوا . والطريق

<sup>(</sup>١) انظر ديكارت الطبعة الثانية تأليف الدكتور عثمان أمين .

المستقيم هو الطريق الواضح ، يقصد الطرق العقلية في عالم المعانى . فينبغى أن نطاب المعانى الواضحة فلا نقبل إلا ماكان واضحا كل الوضوح . ثم وضع كذلك قواعد التفكير الأربع المشهورة . وكان يرى أن الفلسفة شجرة جذورها الميتافيز يقا، وجذعها الطبيعة ، وفروعها ثلائة : الميكانيكا والطب والأخلاق . وهذا أول تصنيف جديد الفلسفة بعدتصانيف القرون الوسطى . أما لماذا جعل ديكارت الميتافيز يقا أصل الفلسفة والمعرفة فهو راجع إلى طريقته في النظر ، لأنه شك أولا في كل شيء ثم أثبت وجود نفسه لا جسمه ، وانتقل من إثبات وجود نفسه إلى إثبات وجود الله وجود الله وجود الله والضان لوجود الأشياء أوالعالم الخارجي، فأصبحت الأشياء الخارجية حقائق لايشك فيها . ولهذا كان وجود الله عند ديكارت أساسا من أسس المعرفة ؟ وهدذا هو السبب في أن الميتافيز يقا هي الأصل الذي بجب أن نعتمد عليه في التفكير .



# انفيضال لعاؤم عن لفليسفَهْ

رأينا أن الفلسفة كانت تشمل جميع العاوم حتى القرن السابع عشر . كان الفيلسوف يسمى عالما والعالم فيلسوفا إلى أن ظهرت حركة جديدة منذ القرن السابع عشر ترمى إلى تحرير العلوم، وفصلها عن شجرة الفلسفة .

فماذا يقصد بالعلم بالمعنى الحديث ؟ وكيف يتيسر له الانفصال ؟ ولماذا بقى مقيداً إلى عجلة الفلسفة طول هذا الزمان ؟ العلم هو النظر إلى مظاهر الطبيعة بالمشاهدة والملاحظة ثم تفسير هذه الظواهر تفسيرا لا يجد التأييد إلا بالتجر بة . فالتجر بة في نهاية الأم هى الميزان للعلم الصحيح ، فالعلم بالمعنى الحديث يتلخص في هذه المكلمات الثلاث : الملاحظة والتجر بة والقوانين . والعلم بهدذا المعنى قديم وحديث . فهو قديم لأن الناس منذ أقدم العصور كانوا يلاحظونه وحاولوا تفسيرالظواهر الطبيعية ووضعوا لها القوانين وكانت عندهم وسميلة التجر بة أيضا . والعلم قديم أيضا لأن شيئاً ما لا يمكن أن يظهر فجأة، بل له أصول تنمو وتزدهر مع الزمن وتتطور وتتخذ أشكالا. فالعلم الحديث وليد جهود القدماء .

وهناك أسباب كثيرة دعت إلى تأخر العاوم(١).

<sup>(1)</sup> Lalande: Les théories de l'Induction et L'Expérimentation

## أسباب تأخر العلم :

السبب الأول هو احتقار القدماء للتجربة باعتبار أنها من الصناعات اليدوية التي لا تليق إلا بالعبيد، أما الأحرار فالصناعة العقلية البحتة هي التي تليق بهم، وهذه التفرقة واضحة كل الوضوح عند اليونانيين. أما عند المسلمين، فكانوا يرفعون أيضا من شأن التفكير النظري ولو أن بعضهم بدأ يجرب أو يصطنع وسائل التجربة، ولكن تأخر المسلمين منذ القرن السادس الهجري جعلهم لا يمضون مع الطريق الذي شقوه لأنفسهم في سبيل العلم.

فإذا رجعنا إلى اليونان فماذا كانت بالضبط طريقتهم فى العلوم الطبيعية ؟ خذ مثلا أرشميدس وهو صاحب نظرية الأجسام الطافية ، فهو فى الواقع لا ينظر إلى هذه السألة نعنى مسألة الأجسام الموضوعة فى السائل نظرة العلم الحديث ، بل كان يبدأ على طريقة القدماء بتعريفات يستخلص منها النتأبج ، فيقول فى كتابه الأجسام الطافية : إن من طبيعة السائل أن تكون أجزاؤه متصلة ، ومتناسبة الوضع ، وواقعة تحت ضغط الأجزاء التى تكون فوقها ، ثم يمضى فى تعريف طبيعة السائل ، وهذه الطريقة هى التى نجدها عند أرسطو فهو يفرض عنى الأمور الطبيعية مبادئ يستمدها من العقل كالقول بالعناصر الأربعة ، والفول بأن كل جسم يتركب من مادة وصورة . وهذه الطريقة هى التى عطلت نمو العلم الحديث للأسباب الآنية :

- (١) هناك حقائق كثيرة لا يمكن الوصول إليها بالعقل بل بالمشاهدة .
- (٣) انباع هذه الطريقة يمنع الابتكار لأن العالم يكون مقيداً دائما بهذه الأوليات والتعريفات .
- (٣) هـذه النعاريف تفرض فرضاً تعسفيا، وتعيش في الدهن غامضة تحتاج إلى توضيح بالنظر إلى الطبيعة نفسها .

فالتعاريف هي آخر مرحلة من مراحل العلم وليست هي الأصل الذي نبتدئ منه . وهذا هو السبب في أن العلماء المحدثين ، الذين قام العلم على أكتافهم نصحوا بقراءة كتاب الطبيعة أو وصف الطبيعة . والخلاصة أن السبب الأول في تأخر العلم هو سلوك طريقة لا تؤدى إلى المعرفة الصحيحة ، لأنهم كانوا يبدءون بالقواعد العقلية ، ثم يطبقونها على الطبيعة ، بينما العكس هو الصحيح : أن ننظر أولا في الظواهر الطبيعية لننتهي إلى القوانين .

السبب الثانى هو انعدام المعامل المجهزة لعمل التجارب ، والعملم الحديث هو ثمرة هذه المعامل. والسبب في ذلك أن الانتفاع بهذه الأجهزة كان يجرى سرا لكيلا يتهم صاحبه بالسحر أو الشعوذة . فكان العلماء المشتغلون بهذه الأمور يتعرضون إما لغضب السلطان أو غضب الجمهور . أما أصول التجربة بمعنى الكلمة فنجدها عند الصناع وهي كتب عملية تجريبية ، فقد كان مهرة الصناع يودعونها خلاصة التجارب ولكنهم لم يستخلصوا منها الأصول النظرية التي تعتمد علمها هذه النتائج العملية . وكان القدماء خصوصا في أور با يستعينون ببعض أمور الشعوذة للسيطرة على أذهان العالم باسم الآلهة فكانوا يوقدون نارا تشتعل بنفسها محتفظين بالأسرار الكمائية . أما الطب فهو الميدان الذى وجد فيه الأطباء بغيتهم من المشاهدات والتجارب ؛ وهذا أساس عظم من أسس العلم الحديث، فكانوا يعرفون التشريح، ويجربون النبانات المختلفة في علج الأمراض ، كما نجد في كتاب القانون لابن سينا . وقد خطا العرب خطوات واسعة في هـ ذا السبيل وفي شق العلوم . ولكن طريقتهم في الكيمياء ، على الرغم من أنهم وصلوا إلى أشياء كثيرة كالتصعيد والتقطير والتكليس كانت عقيمة ، لأن غايتهم في هذا العلم ، صرفتهم عن الاهتداء إلى السبيل القويم . ففي مقدمة ابن خلدون نجده يعرف الكيمياء بأنها: « علم ينظر في المادة التي يتم بها كون الذهب والفضة بالصناعة، ويشرح العمل الذي يوصل إلى ذلك ، فيتصفحون المكونات كلها بعد معرفة أمزجتها

وقواها لعملهم يعثرون على الثادة المستعدة لذلك حتى من الفضلات الحيوانيمة كالعظام والريش والبيض فضلا عن المعادن. ثم يشرح الأعمال التي تخرج بها تلك المادة من القوة إلى الفعل مشل حَل الأجسام إلى أجزائها الطبيعية بالتصعيد والتقطير ، وجمد الدائب منها بالتكليس ، وامهاء الصلب بالقهر والصلابة وأمثال ذلك . وفي زعمهم أنه يخرج بهدنده الصناعة جسم طبيعي يسمونه الاكسير ، وأنه يلقى منده على الجسم المحدنى المستعد لقبول صورة الذهب أو الفضة بالاستعداد القريب من الفعل مثل الرصاص والقصدير والنحاس بعد أن يحمى بالنار فيعود ذهبا إبريزا . ويكنون عن ذلك الا كسير إذا ألغزوا اصطلاحاتهم بالروح ؛ وعن الجسم الذي يلقى عليه بالجسد». السبب الثالث انصراف الجهور عن تأييد العلماء . والعالم كالممثل على خشبة المسرح لا بد له من جمهور يؤيده و إلا لم يستطع أن يبرز في الفن . وكان الجمهور في العصور القديمـة والوسطى منصرفا عن العـلم والعلماء إلى مسائل أخرى هي الدين ، فاضطر هؤلاءالعلماء إلى ستر أعمالهم بكتابات واصطلاحات ورموز حتى لايتعرضوا لغضب الجهور. وهذه حقيقة ثابتة في التاريخ خصوصا في أور با ، فـكثيرا ما حـكم على علماء لأنهمكانوا يشتغاون بالمسائل العاممة .

## علم ألر ياضة:

وقبل أن ننظر في انفصال العلوم الطبيعة ننظر في العلم الرياضي وهوأول علم انفصل عن الفلسفة . كان ذلك على يد العالم الرياضي الذي ظهر في الاسكندرية، تلك المدينة التي أنجبت كثيراً من العلماء، وكانت مهداً للعلم والفلسفة زمنا طويلا. و إقليدس هو الذي فصل علم الهندسة و إليه ينسب هذا العلم فيقال الهندسة الإقليدية، لأن هناك هندسة أخرى حديثة غير إقليدية ظهرت على يد اينشتين. والهندسة الاقليدية أساسها أن الفضاء له أبعاد ثلاثة الطول والعرض والارتفاع ، و بمقتضى هذه الهندسة يكون مجموع زوايا

المثلث قائمتين، أما الهندسة الحديثة غير الإقليدية فتمتاز بأن الفضاء فيه أبعاد أربعة ، وأن الزمن هو البعد الرابع . وفي هذه الهندسة أن بجد مجموع زوايا المثلث أكثر من قائمتين أو أقل من قائمتين، وهذا لا يكون في المثلثات التي ترسم على الورق بل في المثلثات التي ترسم في الحكون . و إقليدس هو الذي توصل إلى معرفة ارتفاع الهرم الأكبر، فقد انتظر حتى أصبح ظله مساويا لطول جسمه ، ثم قال انظروا ما مقدار ظل الهرم في هذه الاحظة ، فهو يساوى ارتفاع الهرم .

و يحكى أن بطليموس سأله أن يسط الهندسة أكثر من ذلك حتى يتيسر لللوك فهمها فأجاب: مولاى فى الدولة نوعان من الطرق ، الأولى ملكية معبدة مذلة ، والثانية شعبية وعرة يمشى فيها الجمهور . أما فى علم الهندسة فالطريق واحد تسلكه جميع العقول، فليس هناك طريق ملكى وآخر شعبى . هذه الصفة هى الصفة الخالدة للعلم بلهى أهم صفانه ، أعنى بها : أن العلم واحد بالنسبة لجميع الناس لا يتغير باختلاف الأجناس أو الأديان أو الشعوب ، فليس هناك علم يابانى أو أمريكى، إنما العلم واحد .

أما أرشميدس فهو تاميذ إقليدس واشتغل بالعلم الطبيعى ؟ و إذا كان أرشميدس قد انتهى إلى نظر يته المشهورة فى الطبيعة ، واهتدى أيضا إلى كثير من الاختراعات ، فلا نستطيع أن نجعله على رأس علم الطبيعة لأنه لم يستخلص نظر ياته ، و إنما اهتدى إلى ثماره العملية . ولم ينفصل علم الطبيعة و يشيد على أساس من النظريات العلمية ، إلا فى الفرن السابع عشر على يد جاليليو ونيوتن .

### علم الفلك:

ولَـكن هناك علمـا آخر انفصل قبل الطبيعـة هو الفلك وهو أقرب إلى العلوم الرياضية منه إلى العلومالطبيعية. و يعد أرسطو مسئولا عن تأخر هذا العلم لأن نظرياته

التي قالهما ، وعلى رأسها أن الأرض مركز الكون، وأن الشمس هي التي تدور حول الأرض ، وأن العنصر الذي تتركب منه الأجرام الساوية مختلف عن العناصر التي تتركب منها الأجسام الأرضية . هذا العنصر السهاوي هو الأثير وهو عنصر إلهي خاله ، أما العناصر الأرضية فهي أربعة الماء والهواء والنار والتراب. ومسألة أخطأ فها أرسطو وتابعه فها العاماء، وهي أن حركة الاجرام الساوية دائرية، وأن حركة العناصر الأرضية مستقيمة وأن التراب أثقلها . فعلم الفلك كان خاضغا للآراءالأرسطية ، وهي النظر إلى العالم الحسى نظرة الفيلسوف يحاول تفسيره ، فرأوا أن الأرض مركز العالم وأن الكون بأسره عبارة عن كرة تحيطها السهاء الأولى كانراها وفها النجوم الثوابت وليس خارج هذه الكرة شيء . و ينقسم الكون عند أرسطو قسمين : عالم ما فوق فلك القمر ، وعالم ما تحت فلك القمر ؟ أما المادة التي منها يتركب عالم الأجرام السهاوية ، فتختلف عن المواد التي منها تتركب العناصر الأرضية : عالم السماء يتركب من العنصر الحامس الذى سهاه الأثير وعالم الأرض يتكون من العناصر الأربعة وهي النار والهواء والماء والتراب. وهذا خطأ آخر وقع فيه أرسطو، إذ تبين فما بعد أن عنصر الأجرام السهاوية لا يختلف عن العناصر الأرضية وذلك بعد النظر في الشهب التي تقع على الأرض. أما الفكرة السابقة وهي أن حركة الاجرام الساوية مستديرة وحركة العناصر الأرضية مستقيمة من أعلى إلى أسفل ، ومن أسفل إلى أعلى ؛ كالنار تميل بطبيعتها إلى الاتجاه نحو الحركة إلى أعلى ، والتراب وهو أثقل العناصر يميل إلى حركة إلى أسفل ، فهذا خطأ آخر وقع فيه أرسطو لأن حركة الأجرام الأرضية لاتسير في خط مستقيم بل في خط منحن كما أثبته فما بعد علماء الرياضة . ومما قال به أرسطو أيضا أن الاجرام السماوية تجرى في أفلاك ؛ وأن أفلاكها هي المحركة لهــا . أو فيها نفوس أو عقول هي التي تحرك هذه الأجرام السهاوية . هذه الآراء وهي أن الأرض مركز العالم وأن حركة الأجسام الأرضيــة مستقيمة ، وأن للأفلاك عقولا تحركها ، كانت العلة في فى تأخر انفصال الفلك ، وكانت الطريقة لبحث هذا العلم ليست النظر فى هذه المظاهر الطبيعية بل النظر فى آراء أرسطو وحفظها حتى لقد قيل باللاتينية : هكذا قال العلم : (Magister dixit) ولذلك لتى العلماء الذين حاولوا تفسير علم الفلك تفسيرا جديداً صعو بة كبيرة جدا ؟ لأنهم كانوا يواجهون آراء أرسطو التى آمن بها الناسُ زمنا طويلا وفى الوقت نفسه كانوا يواجهون رجال الكنيسة الذين سيطروا على العلم والسياسة ، وحرموا الحرية الفكرية ، وهى شرط تقدم العلم والفلسفة .

و يعزى انفصال الفلك إلى أشخاص الائة: أولهم كوبرنيق ، ثم جاليليو ، ثم نيوتن ولو أن بعض المؤرخين يكتنى بذكر كوبرنيق [ ١٤٧٣ --- ١٥٤٣ ] باعتبار أنه أول من جرأ على الخروج على تعاليم أرسطو ، وأعلن أن الأرض هى التى تدور حول الشمس، وأن الشمس ثابتة . وهو رأى له خطره فى تفسير الكون، لأنه يقلب الأوضاع حتى أصبح يضرب بهذا الكشف المثل لأنه أحدث ثورة فى علم الفلك فيقال عن كنت الفيلسوف الألمانى : إنه أحدث ثورة فى الفلسفة شبيهة بثورة كوبرنيق فى الفلك . ومعنى ذلك أن الفلسفة قبل كنت كانت تعتبر أن الأشياء لها وجود حقيق خارجى ، وأن عقولنا تستمد المعرفة من هذه الأشياء . فالأشياء ثابتة وعقلنا يدور حولها ، فجاء كنت وقال : نحن لا يمكن أن نعرف حقيقة الأشياء ، وإنما نعرف أنفسنا ، أو على الأصح نعرف الأشياء الخارجية عن طريق أنفسنا . فالعقل البشرى هو مركز المعرفة ، والأشياء الخارجية تدور حول هذا العقل .

ولم يهتدكو برنيق إلى هذه النظرية إلا بعد أن قضى إحدى وثلاثين عاما ينعم النظر ، وكان مترددا فى إعلانها . ثم إنه اعتمد على بعض آراء المتقدمين التي هجرت مع الأسف مثل رأى فيثاغورس وهرقليطس وهما يزعمان أن الشمس هى مركز الكون .

والثانى من هؤلاء العلماء جاليليو [ ١٥٦٤ - ١٩٤٢] وقد كان حظه سيئاً فوكم وأرغم على الننحى عن آرائه فى محاكم التفتيش وكانت قاسية الحكم . كان أبوه موسيقيا ، فتعلم عنه الموسيقى واختلطت بدمه ، فكان يرغب فى تفسير هذه الانغام الكونية ، لان حركات الاجرام الساوية أشبه شىء بالالحان ، والموسيقى وثيقة الصلة بالرياضة ، ولكن والده كان يرغب أن يوجهه نحو تعلم الطب ، فكان جاليليو يتعلم العلم الرياضى سراً حتى برز فيه .

ومن أول نظرياته أن الأجسام حين تقع على الأرض تأخـذ زمنا واحدا بصرف النظر عن ثقلها أو كتلنها ، وكان هذا مخالفاً للشائع المعروف ، فأنـكروا عليه ذلك ، وقالوا : هل يمكن أن نقذف حجرا وريشة فيقعان على الأرض في وقت واحد معا ؟ ؟ فأجاب حاليليو ليس الفيصل في ذلك أقاويل أرسطو ، بل النظر إلى الواقع . ثم أخذهم إلى برج بيزا ، وأحضر كرتين من الحديد زنة إحداها أثقل من زنة الأخرى عشرة مرات وألقيتا معا من أعلى البرج ، فوقعتا في وقت واحد على الأرض .

وله ابتكارات علمية: البوصلة والترمومتر والتلسكوب. وكان يجتمع في البندقية في ذادى الأحرار المفكرين يعرض عليهم نتائج كشوفه العجيبة. ولما اخترع التلسكوب كان لذلك أثر كبير في جميع الأوساط، وانهالت عليه الطلبات لصنع كميات منه. وقد تيسر بواسطة التلسكوب معرفة الشيء الكثير عن أسرار العالم السماوي. فهذه الآلة كانت فتحا في علم الفلك ولا نزاع، إذ بواسطتها كشف العلماء الآلاف من النجوم، لم تكن العين المجردة لتستطيع مشاهدتها. وكتب جاليليو عدة مؤلفات في علم الفلك، ولكنه حوكم من أجلها وأرغم على التنجى عنهاو إعلان أن الأرض ثابتة، وأن الشمس هي التي تدور حولها. ويقال إنه في أواخر الحاكمة، سمع القر بون من جاليليو يهمس بينه و بين نفسه قائلا: « ولكن الأرض هي التي تدور حول الشمس ».

ومما يذكر بهذه المناسبة أن ديكارت شيخ الفلاسفة المحدثين كان على وشك إصدار

كتاب فى العاوم الطبيعية يخالف آراء الكنيسة فلما سمع نبأ محاكمة جاليليو أخفى الكتاب وحبسه عن المطبعة .

أما نيوتن فقد عاش في القرن السابع عشر وأوائل الثامن عشر، ونظر يته في الجاذبية ولو أنها كانت معروفة شيئاً ما عند قدماء الفلاسفة ، إلا أن فكرة الجاذبية عند نيوتن شيء آخر : وهي أن كل جسمين بينهما جاذبية تخضع لقانون رياضي ثابت. و بدِّين أن هــذا القانون تخضعله الاجرام السهاوية التي تجرى في الفضاء، حتى إنه كان يقول: اعطني أي جرمين سهاويين مع بيان كتلتهما فأستطيع أن أتنبأ بجميع حركات هذين الجرمين . ونظرية نيوتن هي التي نقضت نظرية أرسطو في القول بعقول الكواكب المحركة لها . والذي نستخلصه من هـذا هو أن علم الفلك أصبح يفسر طبقا لقوانين رياضية ، وأخرى ميكانيكية ، بغير حاجة إلى تفسيره بقوى خفية أو إلهية ، وما إلى ذلك . ولم يصبح للانسان دخل فيه ، فهو علم مستقل عن الإنسان يجرى طبقا اقوانينه ؛ وهذاهو معنى العلم ، وعندئذ لااختلاف فيه . وقد كانت الفلسفة تحاول تفسير الكون ، فإذا بشيء آخر يعتــدى على ذلك الميدان الذي ظل للفلسفة قرونا طويلة ، ذلك الميـدان الجديد هو العلم . و إذا كنا قد تحـدثنا عن كو برنيق وجاليليو، فانهما في حقيقة الأمر يمثــلان جهود العلماء في تخلصهم من نير الفلسفة . وكان ذلك العمل شاقا عنيفا ، لتى جاليليو كما ذكرنا من جرائه اضطهادا شديدا . على أن تفسيركو برنيق أو جاليليو للكون أو لعالم السهاء كان تفسيرا جزئيا . أما نيوتن الذي جاء بعدهما ، فلم تكن عنايته الأولى تفسير علم الفلك ، ووضع الأسس الصحيحة لهذا العلم ولكنه أراد أن يبسط نظرية جديدة يفسر بها الكون تفسيرا عاما ، وهذا ما نسميه باعتداء العلماءعلى ميدان الفلسفة .

والطريف في أمر هؤلاء العلماء أن أطوارهم كانت غريبة جدا ، لا نعنى بذلك أن كل عالم مقكر أو فيلسوف ينبغى أن يكون غريب الأطوار . ولكن يجب أن نلاحظ أن هـذه الطائفة تحاول التخلص من آراء تقليدية ، اعتنقها الناس آلاف السنين ، فالخروج على المألوف في كل شيء .

كان نيوتن في طرائقه غريب الأطوار فهو ينصرف عن دراسته العادية إلى جمع كل شيء يقع تحت يده ، وهذه فطرة في الأطفال كما هو معروف . وكان أهله يضيقون به لهذا السبب . وكانت أمه قد تزوجت بعد موت أبيه من شخص آخر ، فلما رأته على هذه الشاكلة صرفته عن المدرسة ليصبح مزارعا فهو أليق عمل به: يشتغل في الأرض بالفلاحة ، و يذهب إلى السوق ليبيع المحاصيل الزراعية . فكان إذا ذهب يوم السوق مع خادمه ، ترك خادمه يتصرف ، وعكف هو على حل المسائل الرياضية التي كان بها شديد الشغف . وفي يوم من الأياممر به عمه يوم السوق فوجده ينظر في مسائل رياضية فأخذه وأعاده إلى المدرسة . وانتهى به الأمر إلى أن أصبح أستاذا للرياضيات في جامعة كبردچ . ولكنه كان يضيق بالطرق المعروفة في حل المسائل الرياضية ، وكان يبتـكر طرقا أسهل وأوضح . ولم تكن العلوم الرياضية كل غوايته ، و إنما كان يعني بالمسائل الميكانيكية . وعلى الرغم من أنه ابتكر في الرياضة نظرية جديدة نازعه فيها الفيلسوف ليبنتز وهو حساب التكامل والتفاضل ، أو ما يسمى الحساب اللانهائي . ويتمسك الشعب الانجليزي بأن نيوتن صاحب الفضل كما يتمسك الشعب الألماني بأن ليينتز هو صاحب الفضل . غير أن تلاميذه لم يكونوا يفهمون هذا الحساب ؟ وفي يوم من الأيام اشترى منشورا زجاجيا وطلب منــه البائع ثمنا غاليا ، ورأى خادمه أن ذلك البائع قد استغفله وقال : هذا المنشور قيمته لا تساوى أكثر من وزنه . فوقرت هذه الجملة في نفســه : القيمة والوزن ، ما وزن الأشــياء ؟ وما قيمتها ؟ وظل يفــكر في هـــذه المسألة ، كيف توزن الأشياء ؟ وما ثقلها ؟ هذا التفكير الباطني هو الذي كان يشغله

عن نفسه ، و يجعله ينسى ، حتى انه أراد الزواج فأحب فتاة و إذا به يتناول يوما إصبعها ويضعه في « بيبته » وانتهى به الأمر إلى اعتقاده أنه لا يصلح للزواج وانصرف إلى تفكيره . ثم رأى وهو جالس في الحديقة التفاحة تسقط فأشرقت الفكرة في ذهنه ، وهو أن سقوط التفاحة نتيجة الجاذبية ، حتى انه جرى وقال : وجدتها كما قال أرشميدس : ولم تكن نظر بة الجاذبية بجهولة ، ولكنه وضعها على أساس يفسر به الكون .

وخلاصة فاسفته العلمية ونظر يته الفلسفية هيأن صفة المادية الأساسية هي القوة فكل جسم به قوة كامنة ، و بمقتضى هذه القوة الكامنة يميــل إلى الثبات والاحتفاظ ، ولا يخرج الجسم عن حالته إلا قوة أخرى تؤثر فيه من الخارج . فالأجسام الموجودة في العالم يؤثر بعضها في بعض ، فهي بين شد وجذب ، وتأثير وتأثر . ولا تشذ عن هذه القاعدة الأجسام الأرضية التي نراها أو أعظم الأجرام المتناثرة في الساء ، فكلها تخضع لقانون الجاذبيـة العام . ثم طبق نيوتن هـذا القانون على الاجرام السماوية واستطاع تفسير حركات الكواكب وانتقلمن هذا إلى البحث في مبدع الكون فقال: إن من ينظر إلى هذه المخلوقات البديد\_ة الصنع والتكوين لا بدله أن يفترض وجود خالق مبدع لهذه الكائنات . ولكنه عدل عن النظر إلى طبائع الأمور الإلهية لينظر في طبائع الـكاثنات، والاهتــداء إلى القوانين التي تخضع لها . والغريب في أمر هــذا العالم أنه أعلن هذه الكشوف الرياضية والميكانيكية ومع ذلك لم يدخل نفسه الغرور . وقد دفعه الناس إلى طبع كتابه المسمى « مبادى الرياضة » وهو كتاب لم يفهمه إلا بضعة نفر في عصره . فآثر الاشتغال بالسياسة ، ولكنه لم يشتهر . ولكن شهرته ذاعت فما بعد فعرف الناس قدره باعتبار أنه وضع أسبابا لنظرية جديدة أثبتت التجارب محتهدا.

## علم الكيمياء:

وننتقل إلى الكلام عن عالم آخركان له أثر كبير فى دحض نظرية العناصر الأربعة الماء ، والمواء ، والنار ، والتراب. هذا العالم هولافوازييه ، عاش فى إبان الثورة الفرنسية فكان أثرا من آثارها ، ثم اكتوى فى آخرالعمر بنارها . بحث فى الجاذبية ، وتحليل الهواء ، والبارود . وهو واضع أساس علم الكيمياء الحديث . وانتخب فى سن الحامسة والعشرين عضوا فى أكاديمية العلوم بباريس ، وألتى عليه عبء عظم : أن يبحث فى كل شىء : بحث فى الحاذبية الحيوانية بصدد ما قام به عالم فى ذلك يسمى : مسمر كل شىء : بحث فى الحاذبية الحيوانية بصدد ما قام به عالم فى ذلك يسمى : مسمر كل شىء نابك بالتنويم المغناطيسى ، وذاع أمره فى أور با كلها ، وأوشك أن يفتن به الناس . فطلب من لاقوازيه أن ينظر فى هذه المسألة ، أحق هى ، أم باطل ؟ ! .

ثم طاب منه أن يبحث فى الماء الذى يشر به الباريسيون ، وفى الألوان ، وفى استخراج الزيوت ، وصناعة السكر ، وفى تقطير الفسفور ، وفى الاحتفاظ بالماء الصالح للشرب فى السفن ، وفى صدأ الحديد ، وفى تركيب البارود .

ولكن هذا كله لا يهمنا من الناحية العامية و إغاالذى يهمنا هو توصله إلى تحليل الهواء إلى عنصرين الأكسيجين والأزوت وكان ذلك في سنة ١٧٧٧ ، فأثبت بذلك أن العنصر الذي كان الأقدمون يعتبرونه مبدأ للأشياء ولا ينحل إلى غيره ، يمكن حله ، ومضى في هذا البحث حتى نشر سنة ١٧٨٩ رسالة في الكيمياء أعلن فيها أن العناصر الأولية ليست أر بعة بل عدتها ثلاثة وثلاثون ، وهذا كل ما استطاع أن يصل إليه وكان بينه و بين العلماء الآخرين الذين يأخذون بالتقليد صراع عنيف ، انهى بإقرار وجهة نظر لافوازيية ، وانهى إلى انفصال الكيمياء عن الفلسفة ، وكان لافوازييه يقول :

« لست أنا الذي أتكلمولكني أدع الوقائع هي التي تتكلم» وهي قولة تدل على شيء جديد: تدل على أن العلم مستقل تمام الاستقلال عن الانسان ؟ لأن قوانينه تجرى من تلقاء نفسها ، وعلى الإنسان أن يهتدى إليها ، لا أن يفرض رأيه عليها . أى أن الصفة التي تمتاز بها العلم أنه موضوعي ، لا يحفل بالإنسان ، من الأشياء التي يبحثها لا أكثر ولا أقل .

### نظرية التطور:

نتكلم بعد ذلك عن عالم آخر له نظرية في تفسير الحياة هو دارون صاحب نظرية النشوء والارتقاء ( Evolution ) وصاحب نظرية البقاء للأصلح. وهي نظرية علميــة وفلسفية بممنى أنه أراد كعالم أن ينازغ اختصاص الفلسفة . وقد بني نظريته هذه على المشاهدات والتجارب ، وهي مشاهدات طويلة أنفق فهـ ا زمنا طويلا جداً . وكان دارون لا ينصرف إلى الدراسة المالوفة في عصره ، بل يسعى إلى النظر والمشاهدة على حسب مزاجه الخاص حتى تبرم به والده ، وكان من الأطباء المشهورين ، وأراد له أن يتعلم الطب فلم يصلح، فوجهه إلى تعلم اللاهوت أوالدين فلم يصلح كذلك. ثمرغب في السفر على ظهر سفينة تبحث في المشاهدات الطبيعية فأوفده أبوه علمها . وأنفق في هذه الرحلة حول خمس سنوات أفاد منها فائدة عظيمة ، لأنه سجل مشاهداته على الأحياء المختلفة في عالم النبات وفي عالم الحيوان وسجل الغرائب في هذا كله . فـكان في سيرته هذه كما فعل أرسطو في أول أمره حين ترك أكاديمية أفلاطون وذهب إلى مدينة بآسيا الصغرى ، فظل ثلاث سنوات يشاهد الكائنات الحيـة ويسجل ما يراه فها ونشر دارون مشاهداته عن هذه الرحلة ، وهي تعد طرفة أدبية يمكن أن تقرأها اليوم بلذة وشوق . ومن نتائج هذه المشاهدات تبين له أن الكائنات الحية تتفاعل مع البيئة ،

وتتشكل بمقتضى البيئة الجديدة التى تنتقل إليها . فإذا تغيرت البيئة ، فان يعيش فيها إلا الكائنات التى تستطيع أن تلائم بين نفسهاو بين هذه البيئة الجديدة وهذامايسميه دارون ببقاء الأصلح و لا ينبغى أن نفهم من هذا أن الأصلح هو الأقوى ، إنما الأصلح هو الذى يستطيع أن يتلاءم مع البيئة الجديدة . و يبسط دارون في كتابه (أصل الأنواع) نظريته التى تعتمد على هذه المبادئ الثلاثة : الأول تنازع البقاء ، والثانى بقاء الأصلح والثالث الانتخاب الطبيعى . وتنازع البقاء معناه أن العالم محدود ونقصد بالعالم البيئة وتتوالد في البيئة كائنات لا حصر لها تتنازع تنازعا شديدا ، وهنا يكون البقاء للأصلح أى لمن يقوى على غيره ، ولمن يلائم بين نفسه و بين هذه البيئة . وفي الوقت نفسه البيئة متغيرة باستمرار فقد مر على الأرض عصر جليدى مثلا ، كانت البيئة فيه مختلفة عما متغيرة باستمرار فقد مر على الأرض عصر جليدى مثلا ، كانت البيئة فيه مختلفة عما هي عليه الآن ، وفي هذه الحالة يحدث بين الكائنات نوع من الانتخاب لما يصلح لهذه البيئة الجديدة .

وفى ظل هذه الحقائق ما مركز الانسان ؟ أعلندارون رأيا جريئاً بخالف فى الواقع ما جرت عليه الأديان من قولهما إن أصل الإنسان سهاوى انحدر إلى الأرض بهذه الخطيئة التى ارتكبها آدم فى الجنة ، أى أن الانسانية من نسل آدم وحواء اللذين نزلا إلى الأرض ، ونظرية دارون تعكس هذه القضية فبدلا من أن تجعل الإنسان سهاويا انحدر إلى الأرض ، تجعله أرضيا يتطلع إلى السهاء ، فطريق الإنسانية ليس من الأرقى إلى الأرقى . ولا ريب فى أن مثل هذه النظرية التا الأرق الدين خليقة أن تثير كثيرا من الجدل والحصومة من أصحاب الأديان . ومع تعارض الدين خليقة أن تثير كثيرا من الجدل والحصومة من أصحاب الأديان . ومع ذلك فلم يكن دارون يقصد أن يهاجم الدين بنظريته ، وهو نفسه لم يوسع القول فها وإنما ظهر له أتباع يمضون مع نظريته إلى نهايتها على رأسهم هكسلى فى انجلترا ، وارنست هيكل فى ألمانيا .

أما الجدل الذي ثار في انجلترا ، فقد كان عنيفا ، وتزعم الحركة الدارونية هكسلى وانصرف البحث إلى وجهة غريبة : هل النوع الإنساني أصله قرد أولا ؟ أما إجابة دارون عن هذا السؤال فهي : أن القرد ليس أصل الإنسان ، ولكن الإنسان حيوان كغيره من الحيوانات التي تعيش على الأرض ، وقد خرجت من أنواع مختلفة ، منها القردة . فهناك جنس من الحيوانات خرجت من أنواع متشابهة بعض الشبه منها الإنسان ومنها القرد . ولقد ذهب بعض العلماء يحاولون البحث بالمشاهدات التاريخية الوصول إلى تلك « الحلقة المفقودة » كما يقولون ؟ ولم ينته الأمر إلى نتيجة حاسمة في ذلك الوقت .

أما في ألمانيا فقد خرج هيكل (Haeckel) بنظرية علمية في تفسير هدا العالم وفي تاريخ الخلق. وقد أقام نظريته على مشاهدات طبيعية لأنه رحل مشل دارون في البحار، وشاهد الأسهاك على وجه الحصوص؛ وقابل دارون، وطلب عليه العلم في البحار، وشاهد الأسهاك على وجه الحصوص؛ وقابل دارون، وطلب عليه العلم ثم أعلن نظريته المعروفة بالواحدية Monism و بمقتضى هذه النظرية يكون العالم كله واحدا، ومعنى ذلك أن ليس في العالم ثنائية كتلك الثنائية التي ذهب إليها ديكارت والتي تجعل المادة في جهة والفكر في جهة أخرى. أو الثنائية التي ذهب إليها أرسطو من قديم الزمان فجعل المادة موجودة أزلية وجعل الله خارج هذه المادة؛ وهو المحرك الأول لها. أو هذه الثنائية التي نقول بها في الإنسان من أنه مركب من بدن أو جسم ونفس، وأن البدن يفني، ولكن النفس خالدة. فالأديان تقوم على هذه المبادئ؛ وجود الله خارج العالم، وأن الله هو الذي خلقه، ووجود النفس مستقلة عن الجسم، وأنها تحيا بعد فناء البدن.

ويذهب هيكل إلى أن العالم كله واحد، ليس فيه هذه الثنائية التي قال بها أصحاب الأديان أو بعض الفلاسفة، وأن الكائنات الموجودة على ظهر الأرض كلها من شجرة

واحدة ، أو من أصل واحد ، يترتب بعضها فوق بعض ، فبعضها كائنات راقية و بعضها كائنات غير راقية . والإنسان كائن من هذه الكائنات غير أنه أرقى من غيره طبقا لسنة التطور . وليس الإنسان مركبا من جسم، ونفس مستقلة عن هذا الجسم؛ فنفس الإنسان كنفس الحيوان وهي تفنى بفنائه ، أو نفسه هي مجموعة وظائفه .

هذا فيا يختص بالانسان أما فيا يختص بالله والعالم فهو لا ينكر وجود الله، ولكنه يجعل الله والعالم شيئا واحدا وأنه مجموع المادة والطاقة، وهي سرالحياة في هذاالكون. وهيكل هنا ينظر إلى المسألة نظرة طبيعية ؛ وقد سبقه إلى القول بمثل هذه النظرية فلاسفة كثيرون، وإنما على سبيل التصور الذهني الذي لا يستند إلى حقائق من المشاهدات الطبيعية، نعني أن مذهب الواحدية شبيه بمذهب وحدة الوجود ، غير أن الواحدية تستند إلى المشاهدات والتجارب العلمية .

وكثير من المتصوفة فى الاسلام قالوا بهذه النظرية ، نظرية وحدة الوجود ، مثل ابن عربى . وفى الفلسفة الحديثة نجد تلميذا من تلامذة ديكارت هو سبينوزا قال بوحدة الوجود ، وجمع بين تلك الثنائية التى نادى بها ديكارت ثنائية الفكر والمادة ، فجاء اسبينوزا وأنكر هذه الثنائية وجعل الله فى قمة الوجود ، وأنه أصل الوجود ، ومن صفاته الفكر والامتداد ولكن ليس الامتداد الذى هو صفة الله امتدادا محسوسا كهذا الامتداد الذى نشاهده فى الأجسام الحسوسة ؛ بل هو امتداد رياضى . وهذه فكرة دقيقة لعل الآراء الحديثة عن المادة تثبت صحتها ، نعنى أن ما نشاهده عن المادة من أنها محسوسة ، متحيزة فى مكان ، كثيفة ، ليس كذلك ، وأنها إذا انحلت ، خصوصا بعد المكلام فى الذرة ، إذا انحلت المادة أصبحت طاقة أو أشعة تتناثر فى أرجاء العالم ، فلا نحسها بهذه الهيئة التى عهدنا أن نشاهد فيها الأشياء المحسوسة . وقد تجمعت هذه الآراء منذ دارون وتلامذته ، ولا نستطيع أن نقول إنها حاسمة نهائيا ، فالعلم فى تطور

مستمر . وقد بسط هذه النظرية بسطا موجزا شعبيا يصور فها نشأة الكون و بدء الخلق العالم. هج. ولز. وله كتاب صغير عنوانه موجز في تاريخ العـالم كتب فيه قصة الناريخ منذ بدء ظهور الأرض ، من أنها كانت كتلة انفصلت عن الشمس ، ثم بردت ، وظهر على سطحها الماء . فكانت الأحياء المائية أول هي الـكاثنات ، ثم انحسر الما. وظهرت الأرض. فالأحياء جميعها هي في الأصل أحياء مائية ، واقتضت البيشة الجديدة أن تنقسم هذه الأحياء قسمين : قسم يعيش على اليابس وفي الماء كالضفدعة والتمساح ، وقسم يعيش على اليابس فقط . ثم تنوعت الأحياء التي تعيش على اليابس فقط ، وتشكلت أشكالا مختلفة ، وظهرت الأنواع التي نشاهدها وأرقاها هو الإنسان الذي لم يكن إلا حيوانا متوحشا تقدر حضارته بما لا يزيد على عشرة آلاف عام . ثم يصور ظهور الحضارة وكيف تحضر الإنسان ، وكيف اهتدى إلى استعال يده ولسانه وابتكار الأسلحة والكلاملأن أساس الحضارة الإنسانية هوته لم الإنسان اللغة التي يستطيع بها أن يتفاهم مع غيره وأن ينقل إليه تجار به ، وأن يحفظ هذه التجارب من جيل إلى جيل .

والواقع أن هذه النظريات ولو أنها نبدو أليق شيء بالمشاهدات الطبيعية وأقرب إلى العقل، إلا أنها نقف عاجزة أمام مسائل من الصعب حلها، أولم يصل العلم إلى حلها وهي لهذا السبب لاتزال من صميم الفلسفة. منهامسألة ظهور الحياة، فهم كما يقولون: انفصلت الأرض عن الشمس ولم يكن على سطحها حياة، ثم بردت وظهر اليابس والماء وإلى هنا نسلم بذلك. ثم ظهرت الكائنات الحية من هذه الأجسام التي ليست فيها حياة، فكيف خرجت الحياة من لا حياة ؟!!.

#### الفلسفة بعد انفصال العلوم:

انفصلت العلوم إذن عن شجرة الفلسفة وأصبحت العلوم مستقلة ، لها قوانينها ، فما الذي بقى للفلسفة أن تبحث فيه بعد أن انتزعت العلوم عنها اختصاصها القديم ، وهل أصبح العلم ينازع الفلسفة ، و يحتل مكانها ؟ ، أم ان للفلسفة ميدانا لا يزال قائما . الواقعأن للفلسفة موضوعا خاصا لا يستطيع العلم بالمعنى الحديث أن ينازعها فيه ؛ فالعلم ﴿ يبحث في الظواهر فقط ، ولا يعني بالذهاب إلى ما وراء هذه المظاهر ، لأنها تخرج عن <sup>/</sup>بطاقــه ؛ ولأنه يخشى أن يتخطى الظواهر فيضــل الطريق . العلم يقوم على الملاحظة المحسوسة وعلى التجربة المحسوسـة الــق يمكن أن تحقق بهــا الفروض ، فالطريق المحسوس هو المشاهدة . ولكن الكون لا يتركب من الظواهر فقط ، لكنه يتركب من ظواهر الأشياء ، ومن الحقائق الأولى التي تـكمن وراء هذه الظواهر . فمـا هي حقائق الأشياء ؟ ، هذا بحث تتطلع إليه النفوس ، وتهواه العقول ؛ ولكن العلم لا يجيب ، ولا يحب أن يجيب عنه ، لأنه يقف عند الظواهر ، وعندئذ تتقدم الفلسفة إلى الميدان فتجيب عن هذا السؤال: ما هي حقيقة الأشياء؟ . وهذا سؤال ، حيث انه يتخطى الظواهر، فهو أسمى من الأمور الطبيعية ، التي يعني بها العلم. أو بمعنى آخر الفلسفة تنظر في حقائق الأشياء أو فما وراء الطبيعة ، أو الميتافيزيقا . فموضوع الفلسفة الحديثة بعد أن انفصلت العلوم عنها الميتافيزيقا .

ونحب أن نعرض رأى طائفة من المشتغلين بالفلسفة ، ناقشوا معنى الفلسفة فى العصر الحديث ، ولم يكن من اليسير أن يتفقوا ، إذ أن للفلسفة ، كما قلنا من قبل ، معانى مختلفة ، لا معنى واحدا .

بعد أن تكلم الأستاذ اندريه لالاند في قاموسه الفلسني عن المعانى المختلفة لفلسفة

وفيلسوف ، أضاف آراء بعض كبار المشتغلين بالفلسفة ، وقال : إنها تـكمل ما أثبته في المَنْ .

فاستعرض الأستاذ برنياو ( Berthelot ) معنى الفلسفة منذ سقراط إلى العصر الحديث ، وانتهى إلى أن «التمييز الدقيق بين الفلسفة والعلوم الطبيعية لا يرجع إلا إلى نهاية القرن الثامن عشر ومستهل القرن التاسع عشر » .

ويرى الأستاذ بارودى ( Parodi ) أن الفكرة الجوهرية للفلسفة هي الاتجاه نحو التأليف الشامل الكلى La synthèse totale ؟ أليست الفلسفة تصورا لمجموع الكون أو للأشياء في عمومها ، بحيث تشمل في نفس الوقت الظواهر الخارجية والعقل ؟ فالفلسفة عنده تشمل التأمل والوحدة ، و بمعنى آخر الفلسفة ، في مقابل العلم الخالص ، ليست مجرد المعرفة البسيطة عن طائفة من الأشياء والأفكار ؟ بل هي المعرفة التي تنعطف بالنقد على نفسها ، وأصلها وشروطها ومنهجها وحدودها وقيمتها .

كائن بارودى يريد أن يقصر الفلسفة على نظرية المعرفة.

و يذهب لاشيلييه (Lachelier) إلى أن الفلسفة ، إن شئت أن يكون لها معنى خاص محدود ، هي الميتافيزيقا ولا شيء غير ذلك . وأن الميتافيزيقا ، كا عرفها أرسطو هي علم « الموجود بما هو موجود » . أو إذا أردنا أن نتخطى فكر أرسطو بعض الشيء ، فهي العلم بالشروط الفطرية Apriori للوجود والحقيقة ، هي علم العقل والمعقولات الكلية ، هي علم الفكر في ذاته وفي الأشياء .

واختتم الأستاذ لاشيلييه كلته بعد شيء من التفصيل قائلا: إن وظيفة الفلسفة أن تحيط علما بكل شيء بما في ذلك الدين .

و يميز الأسـتاذ باوندل ( Blondel ) في معنى الفلسفة فكرتين مستقلتين ، ولو

أنهما مرتبطتان: المعرفة النظرية للحقيقة ، والحل العملى لمسكلة المصير الإنسانى . أو بعنى آخر: موازين الحياة والساوك بحيث تقوم على يقين عقلى ، وأساس من الحقيقة نصل إليها بالمعرفة الوثيقة . فهنا نجد ثنائية بين النظر والعمل ، يسيران جنبا إلى جنب في ارتباط أو وحدة ، . وهذه الوحدة بين النظر والعمل نحسها في أنفسنا ، والفلسفة التي هي تهدينا إلها ،

ويقول شارل فرنر ( Werner ) إن الفلسفة تبحث العقل ليس فقط من جهـة أنه يتميز بموضوعاته ، بل من جهة أنه عنصر بناء في الكون . وعلى حين أن موضوع العلم هو الحقيقة من ناحيتها المادية ، نجد أن موضوع الفلسفة هو الحقيقة من ناحيتها العقلية . وأعلى درجات الفلسفة ، كما قال أرسطو ، هي العلم الإلهي ، وموضوعه ليس شيئا آخر غير العقل المطلق ، الله .

الحلاصة من هذا كله ، على الرغم من اختلاف هذه الطائفة من المفكرين على معنى الفلسفة في العصر الحديث ، أنهم يتفقون في شيء واحد هو أن الفلسفة هي التي تبحث في العقل أو المعرفة ، ولهللذ بسطنا القول في نظرية المعرفة ، وهي البالميتافيزيقا .

## موضوع الفلسفة في العصر الحديث :

و بعد: فهل للفلسفة موضوع بعد انفصال العلوم عنها ؟ الواقع أن لهذا السؤال أجوبة ثلاثة : الجواب الأول : للفلسفة موضع لا يتعارض مع العلوم ، ونستطيع أن نسميها الفلسفة الأولى أو الميتافيزيقا ، وسوف نعود إلى القول فى تفصيل هذه الناحية . الجواب الثانى : هو أنه ليس للفلسفة وجود بعد أن وصل العلم إلى ما وصل إليه . الجواب الثالث : هو التوفيق بين النظرتين : نظرة الذين يجعلون للفلسفة موضوعا

مستقلا ؟ ونظرة الذين ينكرون على الفلسفة وجودها .

نعود إلى النظرة الأولى التي تجعل الفلسفة موضوعا نسميه الميتافيزيقا، والقائلون بذلك يجعلون الفلسفة نوعا من المعرفة أسمى من المعرفة العلمية ، ولها موضوع لا تتعرض له العلوم . وفي هذا كتب أحد المؤرخين للفلسفة يقول : إنها تبحث في أمور ثلاثة الأول : أن الفلسفة مذهب يقوم على الوقائع العلمية وعلى نتائج العلم . فإذا كانت العلوم المختلفة تنصرف شتى الوجهات ، كعلم الفلك يبحث في الأجرام السهاوية ، وعلم الطبيعة يبحث في ظواهر الطبيعة ، فالفلسفة تأخذ خلاصة ما وصات إليه هذه العلوم المختلفة فتجمعها وتضمها ، وتكوّن منها مذهبا واحدا . الثاني : أن الفلسفة تبحث في أصل العالم وفي أصل الكون لا في الكرة الأرضية وحدها ، بل في الكون بأسره . والثالث : أن الفلسفة تحاول تفسير الوجود من جهة غاياته لماذا وجد ؟ ولماذا وجد الإنسان على ظهر الأرض ؟ ولماذا وجدت الحياة ؟ . هذه أسئلة لا يعني العلم بالإجابة عنها .

و يوازى هذه الوضوعات الثلاثة أن الفلسفة بالنسبة إلى الموضوع الأول، منحيث انها تؤلف مذهبا يعتمد على نتائج العلم، تنشد العموم والوحدة. فإذا كان العلم ينظر نظرة عامة شاملة ، فالفلسفة نظرتها أعم وأشمل و يوازى الموضوع الثانى وهو البحث فى أصل العالم أن الفلسفة تبحث عن العلل الأولى. وقد يقول قائل إن العلم يبحث فى العلل أيضا لأنه يفسر الأشياء ، فنقول له إن العلم لا يبحث إلا فى العلل القريبة أما العلل البعيدة أو الأولى أو كاكان يقول أرسطو من إن الفلسفة هى البحث عن العلل الأولى والمبادئ العامة ، فهذا حقا ما يميز الفلسفة : البحث عن العلل البعيدة ، وعن علة هى علة جميع العلل أى الله . فالله هو العلة الأولى فى وجود الموجودات . و يوازى الموضوع الثالث وهو الغاية من الوجود ولماذا وجد العالم أن الفلسفة تبحث فى العلل الغائيسة ؛ مما يميز الفلسفة عن العلم تمييزا واضحا لأن العالم لا يحفل بالغاية بتاتا ، فهو يقنع بالبحث عن الفلسفة عن العلم تمييزا واضحا لأن العالم لا يحفل بالغاية بتاتا ، فهو يقنع بالبحث عن

تفسير الظواهر ، ومعرفة القوانين ، أما هدفها أو غايتها فلاّ يعنيه ذلك . أما الفلسفة فإنها تنظر فى غاية الأشياء ، وفى الغاية من الكون والوجود ، و إذا كنا قد عرفنا أن الله هو العلة الأولى للوجود فهو كذلك غاية الغايات .

والفلسفة تعتمد على الوقائع العلمية وتبحث بحثا أكثر عموما من العلم، أو أبعد منه . فالعلم يقف عند المظاهر، ولكن الفلسفة تطلب شيئا أبعد من هذه المظاهر، تطلب الحقائق لا تلك الحقائق المقيدة بغيرها كما هو مشاهد في مباحث العلم، لأن الظواهر العلمية مقيدة دائما بغيرها، بمعنى أنها نسبية بالاضافة إلى غيرها. ولكن الفلسفة تبحث في المطلق وفي الحقائق المطلقة.

العلم يبحث في ظواهر المادة المحسوسة وما فيها من لون وصوت وشكل ولكنه لا يبحث ما هذه المادة ؟ فهو في الكهر باء مثلا يحدثنا أن السالب والموجب يحدثان شرارة كهر باثية ، ولكن ما الكهر باء ؟ إنه لا يمنى بذلك . وكذلك في الكائنات الحية العلم ينظر في النمو وفي شكل الكائنات الحية ومظاهرها ، وأسباب حدوثها ، ولكنه لا يحيب عن هذا السؤال ما الحياة ؟ وكذلك علم النفس عندما أصبح علما بمعنى الكلة ضرب صفحا عن النفس أو العقل ، وأصبح يبحث فقط في مظاهر النفس التي تبدو على الأفراد ؟ بل من مدارس علم النفس كمدرسة الساوكيين في أمريكا من يدرس الانسان كا يدرس أى شيء طبيعي وكا يدرس الحيوان ولهذا تيسر أن ينشأ علم نفس المحيوان يبحث في نفسيته . ونحن نرى إذن أن العلم يقف عند حدود معينة فيصف جانبا من الموجودات ولا يتخطى هذا الجانب إلى الحقائق الباطنة . ولهذا قالوا إن الفلسفة هي العلم بالموجودات عاهي موجودة أو هي البحث عن الحقائق المطلقة ، أو البحث عن الطبعة الباطنة للأشياء .

ومن هذا يتضح لنا أن موضوعات الفلسفة المادة والحياة والنفس والله . ولكن هذه المسائل عسيرة الحل وتحتاج ، في رأى بعض الفلاسفة ، إلى ملكة فوق العقــل ،

هى ما يسمى بالحدس ، وقد تسمى البصيرة ، سواء أكان هذا الحدس عقليا كحدس ديكارت ، أم كان قلبيا كذوق المتصوفة . ولكن لنا أن نتساءل هل في طوق العقل البشرى حل مسائل الميتافيزيقا التي تبحث في أصل الموجودات ؟ وهل هذه القوى العقلية السامية موجودة حقا أو غير موجودة ؟

أما الذين أنكروا وجود الفلسفة فقد أنكروا أن في طوق العقل البشرى أن يحل هذه المسائل ؟ وأنكروا وجود هذه القوى العقلية العليا . وعلى رأس هؤلاءالمفكرين فيلسوف ظهر في القرن الثامن عشر هو أوجست كونت صاحب الفلسفة الوضعية Positivism وقد طلع أوجست كونت بنظرية تعرف بقانون الأحوال الثلاث. والأحوال الثلاث هي أولا الحالة الدينيــة وهي حاله مرت في تاريخ البشرية كان الانسان يفسر فها الأشياء بالقوى الالهية؟ وثانيا الحالة الميتافيزقية وهي الحالة التي مرت على البشر منذ ظهور الفلسفة اليونانية إلى نهاية القرون الوسطى و بزوغ العصر الحديث ، وكانوا يفسرون الموجودات بقوى مجردة أو قوى باطنة كالقول بأن الأشياء تتركب من مادة وصورة ، وكانوا يقولون في تفسير المواد المخدرة كالأفيون مثلا بأن هذه هي طبيعته . والحالة الثالثة هي الحالة العامية وهي التفسير بالقوانين . والقوانين هي العلاقات الثابتة المستمدة من النظر إلى الأشياء . مثال هذا قانون التمدد بالحرارة ؟ فهناك علاقة بين الحرارة والحديد ثمرتها التمدد ، وهذه العلاقة ثابتة يضعون لها معامل اسمه معامل التمدد . و يقول أوجست كونت . إننا إذا وصلنا إلى الحالة العلمية بطلت الميتافيزيقا ؟ لأن الميتافيزيقا لإتغنى عن المعرفة العامية ، فهو يرى أن الفلسفة تندمج شيئا فشيئا في في العلوم ؛ أو تذوب في هذه العلوم إلى أن يصبح الفلاسفة هم العلماء ، ولا يبقى للفلسفة إلا أنها نظرة عامة تضم العلوم المختلفة ؛ ولا تسعى إلى تفسيرات تخالف تفسير العملم .

وهناك كثيرون من الفلاسفة يتبعون رأى أوجست كونت ويرون أن العلم يحل عل الفلسفة ، ومن هؤلاء هر برت سبنسر فهو يرى أن الخلاف بين العلم والفلسفة ليس خلافًا في الموضوع أو النوع أو الكيف ، و إنما الخلاف في الدرجة. فهناك درجات ثلاث للعرفة: الأولى هي المعرفة العامية، وهذه المعرفة تمتاز بأنها جزئية أي لا تتعلق بالأمور الكلية؛ وتمتاز ثانيا بأنها لبست موحدة ، وهدذا ناشيء بطبيعة الحال من النظر إلى الجزئيات فلو نظر الرجل العادى إلى الأمور الجزئية ، وحاول أن يجمعها أو يضمها ، أو يذهب إلى الأسباب الكلية المختفية وراء هذه الجزئيات ، ما كان عمله هــذا عملا عاميا ، و إنما هــذا مما يختص بالدرجة الثانية من المعرفة . وهذه الدرجة الثانية نستطيع أن نسمها العلم بالمعنى الحديث، وهي تمتاز بالوحدة في ناحية من النواحي لا في الكون بأسره ، ومن هنا كانت العلوم كثيرة ، منوعة ، بحسب اختلاف الموضوعات المختلفة . والدرجة الثالثة هي الفلسفة ولكنها لا تختلف عن العلم اختلافا جوهريا ، و إنما هو اختلاف في الدرجة فقط ، والحلاف هنا في درجة التوحيد. فالفلسفة أكثر وحدة من العلم . إذا كان العلم يبحث في ناحية معينة ، وفي جهة من جهات المعرفة ، فالفلسفة هي المعرفة التامة الشاملة . ويرى بعض المحدثين أنه إذا كان الأم مكانها.

رأينا الآن اتجاهين بالنسبة إلى الفلسفة والعلم: الاتجاه الأول يجعل للفلسفة ميدانا واضحا محدودا ؟ ذلك الميدان هو البحث في الأشياء المطلقة أو فيا وراء الطبيعة وفي العلل الأولى والغايات النهائية . ورأينا مذهبا آخر يبطل الفلسفة ويلغى وجودها. والآن ننظر في موقف ثالث يقفه بعض المفكرين من هذه المسألة، نعني بها وجود الفلسفة أو عدم وجودها . وهؤلاء يسلمون بما قال أنصار العلم ، ولا يجعلون للفلسفة موضوعا بالدات

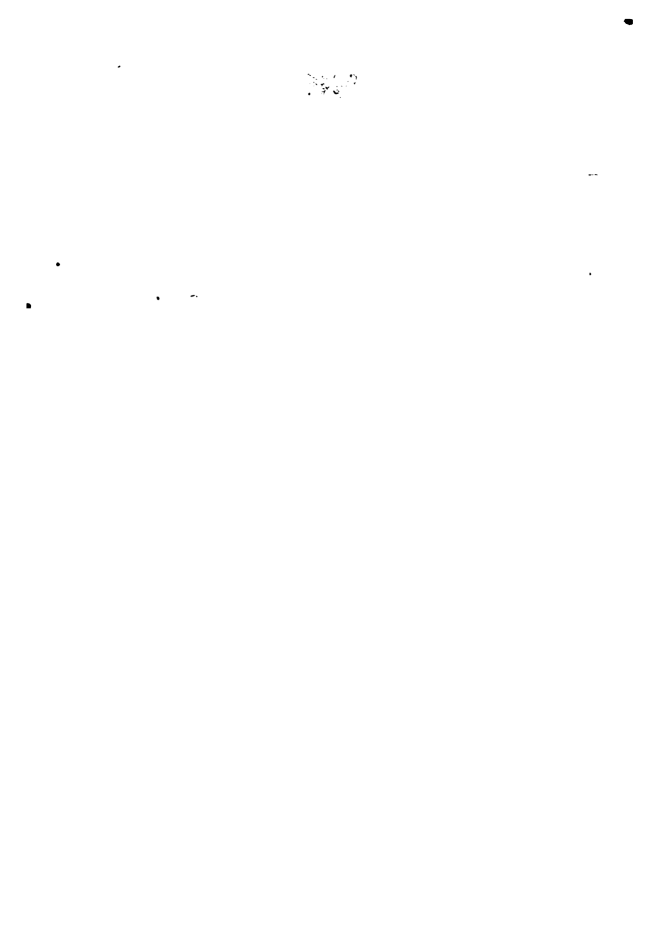
و إنما ينقلون مبحث الفلسفة إلى شيء آخر هو النظر في هذه الأداة التي توصلنا إلى العلم ، ونعني بهذه الأداة العقل ، فنحن نتبعه عندما ننهج في العلوم المختلفة مناهج خاصة ، توصلنا إلى النتائج العمامية التي نأخذ بها . فهل هذه الأداة ، أي العقل ، أداة صالحة للوصول إلى العلم أو غير صالحة، ؟ ، هل العلم ممكن أو غير ممكن ؟ ، كيف يتصل العقل البشري بالأشياء الخارجية و يتعلق بها ؟ ، فالظواهر الطبيعية ، وهي موضوع العلم ، ظواهر مادية بعيدة عنا . والعلم قبل كل شيء يمتاز بأن موضوعه خارجي ، والإنسان بما هو إنسان ينظر إليه بعقله أو يدركه بعقله . والادراك المعقولشيء يختلف كل الاختلاف عن هـذه الظواهر المادية التي توجد خارج العقل. ومسألة ثالثة ينبغي أن نبحثها أيضا ، وهي أن العـــ لم يتقدم لأنه يقوم على الصحة ؛ أو بمعنى آخر نحن نؤمن بالعلم أو نعتقد في نتائج العلم ، لأننا نرى فيها أنها صحيحة وليست خاطئــة أو باطلة . فكانن في العلم مسألتين : الأولى هل هو صحيح أو باطل ، والثانية اعتقادنا أو إيماننا بالعلم بعد ذلك . فهل مباحث العلم صحيحة أم خاطئة ؟ ؟ وهل يعلمنا العلم الحقائق المطلقة أم الحقائق الجزئية ؟ ، ويجب علينا أيضا أن ننظر فى المناهج المختلفة التي نسلكها في البحث العلمي ، فكل علم له منهج أو طريقة : كطريقة البحث في العاوم الرياضية ونعنى بها البرهان ؟ وهي طريقة تختلف عن طريقة البحث في العاوم الطبيعية . وهذه بدورها متعددة حسب ما في العاوم الطبيعية من فروع لهذه العاوم . ثم هناك منهج يسلكه العلماء عندما يبحثون في نوع ثالث من العلوم ليست هي بالعلوم الرياضيه ؛ ولا بالعلوم الطبيعية ، بل هي العلوم الإنسانية أو الاجـتماعية ؛ ويدخل تحت هذه العلوم للبحث في التاريخ والبحث في الظواهر الاجتماعية . الخلاصة أننا لابد لنا من النظر في هذه المناهج : هل هي طرق يمكن أن تؤدي إلى العلم أولا ؟ وما قيمة هذه المناهج المختلفة ؟ .

ومسألة أخيرة تعنى الفلسفة ببحثها أيضا ، ولا يعنى العلم بالبحث عنها هى نتائج العلم . فهذه النتائج تخالف ما تقدمه الحواس لذا ، بمعنى أن لا بد من قاض يحكم على العلم . فلا يستطيع العلم أن يحكم على نفسه . والفلسفة هى التي تختص بالنظر فى الطرق العقلية التي نسلكها فى بحث العلم . وعندئذ ينتهى أمر الفلسفة إلى أن يصبح نظرية فى المعرفة ، ما هى المعرفة ؟ وما هو العقل ؟ هذه ناحية من النواحى التي تختص بها الفلسفة ولا شأن للعالم بها بطبيعة تكوينه ، بل من اختصاص شىء آخر هو الفلسفة .

ومن الموضوعات التي تختص الفلسفة بالبحث عنها المسألة الأخلاقيــة . أما لماذا لا يبحث العلم فيها ، فلا أن العلم يعنى بالواقع كما هو ولا يصدر عليه حكما ولا يبين قيمته. أما أعمال الإنسان الحلقية فأساسها تقديرها أو قيمتها . هذا العمل أفضل من هذا العمل.وليست هناك موازين ثابتة كهذه المواز بن العلمية القياسية نستطيع أن نقيس بها الأعمال الحلقية . فإن كنا نر يدأن نلغىالأخلاق فلا بأس بذلك، ولا محل للفلسفة. و إذا أبقينا الأخلاق كما هي عليه الآن باعتبار أنها البحث في القم الروحية والمثل العليا، فلا بد لنا من شيء يبحث فها هو الفلسفة . وقد حاول بعض العــــــــــــــــاماء أن يجعلوا من الأخلاق علما ، وعلى رأسهم الأستاذ ليڤي ير يل ، وكتابه مشهور وعنوانه « الأخلاق أو علم العادات » حاول فيه أن يرد السلوك الأخلاق بحيث يصبح مظهراً من الظواهر العلمية . ولهذا السبب بحث في الشعوب المختلفة ، وأنفق وقتا طويلا ينظر في أخلاق الشعوب البدائية ، ولكن لم تلق نظريته قبولا ، لأن الأخلاق ميدان آخر غير ميدان العلم. وهناك مذاهب فلسفية أخرى ، ونعني بالذات المذهب الفلسني الذي يسمى : متريالزم أو المادى ، الذي ينكر الأخلاق باعتبار أنها مثل عليا أو أنها تبحث في قم الأشياء . والمذهب المادى يحدثنا بأن القيمة التي نخلعها على أى شيء في الواقع أو بعد التحليل الدقيق قيمة مادية ، لا قيمة نفسية أو خلقية . مثال ذلك لو أردنا أن نقدر صورة زيتية وأن نصدر عليها حكما ، فأصحاب الفلسفة المادية يزنونها بميزان المادة كم تساوى هذه الصورة إذا عرضت للبيع ؟ . فقيمتها المادية وما يدفعه المشترون فيها هى التى تحدد قيمتها . وهذه نظرة ضيقة جدا ، و يمكن الاعتراض عليها بأمور كثيرة لا عجب أن نفيض فيها الآن .

و إذن يبقى للفلسفة أن تبحث فى نظرية المعرفة من جهة ، والمشكلة الخلقية من جهة أخرى .





القسمالشاني



# نظرني المعيدفة

# المعرفة فطرية أم مكتسبة ؟ :

يمكن أن نتناول نظرية المعرفة بالبحث من زوايا مختلفة . أول ناحية ننظر فيها هى : هل المعرفة فطرية أم مكتسبة أم مزيج بينهما ؟ وليس من اختصاص الفلسفة أن تصف الطرق التى نصل بها إلى المعرفة ، فهذا الوصف يختص به علم النفس . ولكننا فى الفلسفة نتخطى الوصف إلى مبحث آخر هو : هل هذه المعلومات ، بعد أن توجد فى العقل ، هل هى مكتسبة أم فطرية ؟ .

ونعود إلى بسط القول فى هـذه المسألة . نجن ندرك الأشياء بطريق الحواس ، وأغلب الفلاسفة يتفقون على ذلك . فالشخص الذى يولد أصم لا يمكن أن يعرف الأصوات ، وهى موضوع السمع ، وكذلك الشخص الذى يولد أعمى لا يمكن أن يعرف الألوان ؛ ولذلك قال الصى الصغير :

يًا أم ما شكل السهاء .. وما الضياء وما القمر !! .

إذن فنحن ندرك الأشياء الخارجية عن طريق الحواس: البصر أو السمع أو اللس أو الشم الخ. و بمعنى آخر إن الأجسام الخارجية هى مجموعة من الإحساسات. أو بمعنى ثالث نحن لا ندرك الأشياء الخارجية ، و إنما ندرك أنفسنا ، لأننا لا يمكن أن نعرف الشيء الخارجي ، كهذا الكتاب ، إلا عن طريق هذه النوافذ التي نطل منها على العالم الخارجي ، وعن طريق هذه الإحساسات التي تتجمع وتنتظم بعد نفاذها

من هذه النوافذ أى الحواس. فأنا لا أعرف الكتاب، و إنما أعرف الإحساسات الموجودة في عقلي عن هذا الكتاب. معنى ذلك أن هناك عقلا يتلقي هذه الإحساسات ولكن هل الطفل عندما يولد، هل يكون عقله خاليا نماما من المعرفة، ولا تتكون المعرفة إلا عندما تأتى شيئاً فشيئاً عن طريق الحواس، وبهذا يصح ما قاله بعض الفلاسفة الأقدمين أنه لا شيء في العقل لم يكن قبلذلك في الحس، وأن العقل عندهم كالصفحة البيضاء يتلتى الإحساسات، فتتكون المعرفة. فهذا مذهب للفلسفة يقرر أن المعرفة الإنسانية جميعاً مكتسبة، وأنها مكتسبة عن طريق الحواس.

وهناك مذهب آخر لا يأخذ به المحدثون، وإنما نذكره باعتبار أنه ورد في تاريخ الفلسفة . وهدذا المذهب يزعم أن المعرفة فطرية ، أى أن الإنسان يولد ونفسه عالمة بكل شيء ، لأن النفس عندهم قبل اتصالها بالبدن كانت تعيش في عالم المثل فاطلعت على كل شيء وعرفت كل شيء ، ولما اتصلت بالجسد نسيت . فإذا عرفت النفس شيئاً أو أدرك الإنسان شيئاً ، فإنه لا يدرك شيئا جديدا ، ولا يكتسب معرفة جديدة ، ولحكنه يتذكر ما كان يعرفه في عالم المثل . فأنا حين أنظر إلى هدذا الكتاب لا أكتسب معرفة جديدة وإنما أتذكر ما كنت أعرف من قبل. وهذا تفسير قول أفلاطون المشهور « العلم تذكر والجهل نسيان » ، ولعل بعض المذاهب في التصوف تنحو هذا النحو وتزعم إمكان المعرفة بغير الحواس .

المذهب الثالث: هو ذلك الذي ينادى بأن العقل البشرى بطبيعته يحتوى على جزء من المعرفة الفطرية ، يضاف إليها جزء آخر مكتسب . واختلف القدماء في هذا الجزء الفطرى فقال بعضهم: إن المعرفة البديهية هي المعرفة الفطرية مثل: السكل أعظم من الجزء ، والأشياء المساوية لشيء واحد متساوية . ويذهب كنت الفيلسوف الألماني إلى أن العقل البشرى حين يكتسب المعرفة المحسوسة للأشياء الخارجية يضيف إليها شيئا من جوهره وطبيعته، ويصوغ المعرفة المحسوسات الحارجية في قالبين: أحدهما

المكان والثاني الزمان . كا نه ير يد أن يقول إن المكان والزمان لا يتعلقان بالأشياء الخارجية بلها إنسانيان ، فمن طبيعة عقلنا وجود هانين الصورتين و بخاصة صورة المكان وصورة الزمان ، اللتان لانستطيع أن ندرك الأشياء المحسوسة إلا داخلة فهما. والرأى الحديث الذي يذهب إليه علماء الطبيعة، وخصوصا الذين يأخذون بنظرية اينشتين، وهي أحدث النظريات في تفسير الـكون ، يزعم أن المعرفة الموجودة في عقولنا لا تنفصل عن جملة الحضارة أو الثقافة السائدة في العصر الذي يعيش فيه صاحب المعرفة . والعصر الذى نعيش فيه تسود فيه هذه النظرية وهي تفسير الكون تفسيراً ر ياضيا، بمعنىأ ننا حين ننظر إلى الأشياء ندرك ما فيها من صفات كاللون والصلابة لهذا الكتاب، وفي الوقت نفسه ندرك الأشياء على أنها أشكال رياضية لها هيئة ، أو بمعنى أدق أشكال هندسية . فكل جسم هو شكل هندسي يتحرك أو يمكن أن يتحرك ، والأشكال الهندسية هي أساس الرياضة . و إدراكنا للأشياء فضلا عن معرفتنا لها كأشكال رياضية ، فإننا ندركها أيضا في الصالها بغيرها من الأشياء أو بعداقها مع هذه الأشياء الأخرى ولكننا لا ندرك الأشياء إلا في أوضاع خاصة صورها اينشتين بالأبعاد الأربعة : الطول والعرض والارتفاع والزمان . فهذا الـكتاب له طول وعرض وارتفاع أو هذا الكتاب داخل في الصورة الرياضية ( Form ) . و بجانب ذلك فـكل جسم إن لم يكن متحركا بالفعل ، فهو قابل للحركة ؛ وهذا يقتضى وجود الزمان .

الحلاصة أن الفكرة الحديثة عن الكون أنه عالم ذو أبعاد أربعة هى الطول والعرض والارتفاع والزمان، وأن هذه الصورة الرياضية عن العالم هى صورة نكتسها فى العقل بعد أن ندرك الأشياء المختلفة ، ثم نضعها فى داخل هذه الصورة الرياضية التى لم نكتسها إلا بطريق الحبرة أو التجربة .

# من القدماء إلى كنت:

وقد نظر القدماء من فلاسفة اليونان وغير اليونان إلى هذه المشكلة ؟ ووجدواأن الحواس هى النوافذ التى منها تصل المعرفة إلى أنفسنا . غير أن بعضهم شك فى الحواس لأنها تخدع من جهة ولأنها كثيراً ما تخطىء من جهة أخرى، وفكروا فى أنهقد يكون هناك مصدر آخر للعرفة خلاف الحواس فرأوا، من أقدم العصور ، أن الآراء الصائبة خصوصا فيا يختص بالأخلاق هى هبة من الله : الحير من الله والشر من الشيطان.غير أن المفكرين عدلوا عن مثل هذه الآراء وأخذوا يفكرون تفكيرا طبيعيا بصرف النظر عن الآلهة .

و يهمنا أن نرى رأى فلاسفة الأغريق . والواقع أن فلاسفتهم الأوائل تضار بوا تضار با كبيرا في هذا الصدد ، فبعضهم زعم أن الحواس هى المصدر الوحيد للعرفة ، وبعضهم مثل طاليس أنكر ذلك ودعا إلى نوع من المعرفة يكون مستقلا عن الرأى . فلما اضطر بت أقوالهم جاء السوفسطائيون فشكوا في كل ذلك وقالوا وعلى رأمهم بروتا جوراس مقالتهم الشهورة وإن الإنسان مصدر المعرفة ، بمعنى أن كل فرد هو مقياس للمعرفة في المواحد صحيحا فهو صحيح ، ومايراه آخر خطأ فهو خطأ كأن السوفسطائيين جعلوا الإحساس مقياس الأشياء ، وهو مقياس باطل اجتهد سقراط أن يهدمه وأن يرد عليه لذلك حاول أن يبحث عن شيء في المقل يكون أكثر ثباتا بما تقدمه لنا الحواس وأعظم قدراً ، فاهتدى إلى مايسميه المعانى الكلية ، أو الحد الكلى ، وهذه يصل إليها الانسان بالنظر إلى فاهتدى إلى مايسميه المعانى الكلية ، أو الحد الكلى ، وهذه يصل إليها الانسان بالنظر إلى نفسه أى من باطن نفسه ، و يهتدى إليها بعقله لا بحواسه . والغريب في أمر سقراط أنه كان كأولئك الأقدمين الذين كانوا يزعمون أن المعرفة الصحيحة خارجة عن أنفسنا تهبط الينا بالالهام أو الوحى ، وكان يسمع هانفا باطنيا بهديه سواء السبيل .غير أن سقراط لم تهبط الينا بالالهام أو الوحى ، وكان يسمع هانفا باطنيا بهديه سواء السبيل .غير أن سقراط لم تهبط الينا بالالهام أو الوحى ، وكان يسمع هانفا باطنيا بهديه سواء السبيل .غير أن سقراط لم

يقل إن هذه المعرفة التي يسمعها من باطن نفسه مصدرها الآلهـة بل مصدرها نفسه الساطنة.

وجملة القول أن سـقراط كان يتبع طرقا ثلاثة توصله إلى المعرفة ، الأول استقراء الحالات الجزئية التى تتم بمشاهدة الحواس . والثانى النظر العقلى الذى يرتفع عن مستوى الحس إلى الأمور الكلية الموجودة الثابتة فى العقل . والثالث البصيرة أو الالهام وهو طريق يختلف عن طريق الحس وطريق العقل ، لأنه حديث القلب ولغة الوجدان .

حق إذا كنا مع أفلاطون نجد لأول مرة في التاريخ نظرية كاملة للمعرفة المتصلة بنظرية المثل. وتزعم نظرية المثل أن الانسان لا يعرف شيئاً جديدا ، وإنما يولد وهو يحمل المعرفة السكلية كانسان مثلا ، حتى إذا شاهدفردا من الأفرادأدرك أن هذاالفرد جزء من الانسان السكلى الموجود في ذهنه من قبل ، وهذا يفسر قول أفلاطون العلم تذكر والجهل نسيان . يولد الانسان ومعه هذه المثل التي تلتقي مع عالم الحس ، مثال ذلك هذه السبورة التي نراها فهي سوداء مستطيلة الشكل خشبية . يريد أفلاطون أن يقول إن الذهن فيه بالفطرة هذه المعانى الثلاثة السواد والاستطالة والخشبية، فحين نرى هذه السبورة نجد أنها تنطبق على هذه المعانى السكلية الموجودة في الذهن . وعنده أن المثل أو هذه المعانى السكلية الموجودة في الذهن . وعنده أن المثل أو هذه المعانى السكلية هي المعرفة الصحيحة ، أما المعرفة الحسوسة فهي ناقصة وليست بالمعرفة الصحيحة ، و ينبغي على طالب الحقيقة ألا يقف عند الحسواس ؟ بل وليست بالمعرفة الصحيحة ، و ينبغي على طالب الحقيقة ألا يقف عند الحسواس ؟ بل تكشف من العالم الخارجي ، بل تكشف من النفس ، لأنها موجودة في النفس فالطريق الذي يسلكه طالب المعرفة الصحيحة هو النامل في نفسه .

أما أرسطو فقد اعترض على أستاذه وسلك طريقا آخر للمعرفة هو طريق المنطق المشهور باسمه وهو منطق أرسطو ، وهو فى الغالب طريق القياسأى ترتيب مقدمات نستخلص منها النتأئج. وهذه المقدمات العامة كان أرسطو يسعى إلى معرفتها بالنظر إلى

الطبيعة. ولكن الذين جاءوا بعده أغفاوا هذاالنظر واكتفوا بما هوموجودفاعتمدوا على المعلومات التى وصلت اليها الانسانية ولم يتقدموا بها ، وأنما قنعوا باستخلاص النتائج منها.

#### الحقيقيون والاسميون:

و بحثوا خلال القرون الوسطى بحثا نظريا طريفا يتصل بنظرية المعرفة هذا البحث هو: هل الأجناس والأنواع، هذه الكليات التي نجعلها مقدمات لنا، حقيقة خارجة عنا أم هي مجرد ألفاظ موجودة في أذهاننا؟ ومن هنا انقسم الفلاسفة في القرون الوسطى قسمين الحقيقيون والاسميون. ويزعم أصحاب مذهب الريالزم أن هذه المعانى الكلية لها وجود حقيق غلاج الذهن، فإن قلنا: إنسان أو حيوان فهذا له وجود حقيق في الخارج، والاسميون ينكرون ذلك فيقولون: لا يوجد إنسان ولا حيوان بل يوجد زيد وعمرو، أما إنسان فهو لفظ، وجوده ذهني فقط.

#### العقليون والتجر يبيون:

حتى إذا كنا مع الفلاسفة المحدثين وعلى رأسهم ديكارت و بيكون رأينا لهما شأنا آخر فى نظرية المعرفة . أما ديكارت فهو صاحب نظرية الأفكار الجلية الواضحة ؟ فنى الذهن بضعة أفكار أساسية موجودة بالفطرة لا على المعنى الذى نادى به أفلاطون من قبل بل بشكل آخر ؟ أى أن الإنسان عنده الاستعداد لكسب هذه الأفكار الواضحة حين يتصل بالعالم الخارجي وفي ذلك يقول ما نصه : إنى أسمى الأفكار فطرية كما أسمى الكرم أو الجود فطريا في بعض الأسر، وكما نقول إن بعض الأمراض في الأجنة بل معناه أن فطرية في بعض الأسر، وليس معنى ذلك وجود هذه الأمراض في الأجنة بل معناه أن

الطفل حين يولد ، يولد معه الاستعداد لكسب هذه الأمراض . و يقول لبينتز ، وهو من مدرسة ديكارت : إن العقل في الوليدليس صفحة بيضاء ؟ هو كالرخام الحام فيه من مدرسة ديكارت . قوامه ، فإذا اشتغل فيه المثال ظهر في ثو به الأخير .

أما بيكون فقد نحا نحواً آخر لأنه أراد أن يصل إلى المعرفة بطريقــة الملاحظة والتجربة وجمع المشاهدات الواسعة من العالم؛ وعلى حين أن ديكارت يستقي المعرفة من معين العقل ، نجد أن بيكون يقرأ كتاب الطبيعة . لهذا انقسم الفلاسفة قسمين أو معسكرين فما يختص بنظرية المعرفة: العقليون والتجريبيون. على رأس العقليين ديكارت وهؤلاء يقولون إن المعرفة المكتسبة عن طريق ملاحظة الطبيعة بالحواس معرفة مشكوك فمها ، لأنها تنفذ عن طريق الحس ، وهي لذلك قابلة للخداع ، كما هي الحال في الأحلام والرؤى والأوهام . وقد شك ديكارت نفسه في كل شيء حتى في وجود قوله : أنا أفكر إذن أنا موجود . أي أنه بعد أن شك في كل شيء أثبت شيئا واحدا هو وجود الفكر . أما الأشياء المحسوسة التي تدرك بالحواس فهي قابلة للخداع . ثم أثبت ديكارت بعد ذلك ، أى بعد وجود نفسه، أثبت بأدلة عقلية وجود الله ، وجعل وجود الله هو الضمان للمرفة الصحيحة والضمان لوجود العالم ، لا أن يكون هذا العالم أثراً من آثار الوهم أو الحداع . فديكارت يبدأ بهذه الأفكار الموجودة في العقل بالفطرة والتي نصل إليها بنوع من الاتصال المبــاشرأو بنوع من الانعطاف على النفس ، أو التأمل، أو الحدس.

والعقليون موجودون من قديم الزمان فقدذهب إقليدس الرياضي صاحب نظريات

الهندسة إلى أن العقل البشرى فيه بالفطرة عدد من المبادى أوالملكات أو البديهيات والبديهيات هى القضايا البينة بنفسها التى لا تحتاج إلى برهان . ومن هذه البديهيات عكن أن نستمد جميع النظريات الهندسية .

ومن المحدثين من ينظر إلى المسألة نظرا آخسر . وعلى رأسهم كنت ، وهو من العقليين ، لأنه يعتقد بوجود صور للعرفة موجودة فى العقل بالفطرة . ولهذا ألف كتابه « نقد العقل الحالص » وهو يقصد بذلك أن صور المعرفة ، أو قوالب المعرفة موجودة فى العقل ، حتى إذا نظرنا إلى العالم الخارجي صبت هذه المعرفة المحسوسة في هذه القوالب وتشكلت بهذه الصور . ومن هذه الصور الموجودة بالفطرة فى عقولنا صورة المحكان وصورة الزمان : و يسمى كانت صورة المعرفة أو المعرفة الحالصة فطرية أو سابقة وصورة الزمان : و يسمى كانت صورة المعرفة أو المعرفة الحالصة فطرية أو سابقة المعرفة المعرفة اللحقة المعرفة المعرفة اللاحقة المعرفة المعرفة الفطرية السابقة لا تحتاج إلى التجربة المعقلية بالمعرفة اللاحقة المعرفة الحالصة التى منها يتكون العقل البشرى ، جاءت الينا بالفطرة هبة من الله .

أما التجريبيون فعلى رأسهم السير فرانسيس بيكون من فلاسفة القرن السابع عشر. وبيكون يناقض ديكارت على خط مستقيم . فديكارت على رأس العقليين وبيكون على رأس التجريبيين . ديكارت يستمد المعرفة من نفسه أما بيكون فيلجأ إلى الطبيعة يشاهدهاو مجمع الملاحظات العديدة على أوسع نطاق ، ثم يحاول بالتجارب أن يحقق ما يجمعه من ملاحظات . ونجد من التجريبيين لوك و بركلى وهيوم ، وهم كما نرى من المدرسة الانجليزية ؟ يمتازون جميعا ببساطة التفكير والنظر إلى هذه الآراء التي نسلم بها تسليا ، فاولوا اختبارها وتحليلها ليصلوا من ذلك إلى وجه الحق فيها . وآخر هؤلاء الذين ذكر ناهم وهو دافيد هيوم كان له أثر كبير جدا في الفلسفة . ويكني أن نرى كنت الفيلسوف الألماني يقول عنه ما يأتى : لقد أيقظني هيوم من سبات الاعتقادات

وإذا كان هيوم قد تناول قضية المعرفة بأسرها ، ومن جميع نواحيها ، فقد وجه اهتمام الناس إلى بعض المسائل وعلى رأسها فكرة السببية ، أى هل الأشياء التى نراها في هذا العالم تجرى طبقا لأسباب ومسببات أولا ؟ وما معنى السببية ؟ وهل هناك علاقة بين شيئين كما يقال أم لا علاقة هناك ، ولا تعدو المسألة أن يكون الأمر فيهاأمر أشياء تحدث بعضها إثر بعض ، والنتيجة التى انتهى البها هيوم هى هدم فكرة السببية ، فلا صلة بين شيئين متعاقبين يحدثان خارجا عنا ، و إنما الصلة في أذهاننا ، فهو نوع من تداعى المعانى أو الترابط بين الأفكار .

#### بعض الآراء الفطرية:

فإذا ذهبنا إلى الفلاسفة العقليين وجدنا أنهم يدعون وجود بعض الآراء الفطرية في العقل ، ومن هذه الآراء فكرة السببية لأنها الفكرة التي يقوم العلم عليها. ونذكر بعض هذه الآراء الفطرية التي يقولون بهاءو يسلمون بها تسليا ، و يرفعونها إلى مرتبة البديهيات التي لا تحتاج إلى دليل أو برهان .

- (١) لا يمكن أن يوجد الشيء ولا يوجد في آن واحد .
  - (٢) العدم لا يمكن أن يكون علة شيء .
- (٣) كل ما يحدث في الكون فهو ناشيء عن أسباب طبقا لقوانين .
  - (٤) حرية الإنسان بدمية من البديهيات.

هذه الأفكار نجدها عند ديكارت ، يذكرها و ينص عليها ، ويؤمن بها . ولكن شيئا من التفكير اليسير يؤدى بنا إلى النظر إلى هذه الأفكار باعتبار أنها تحتمل الجدل. فليست حرية الانسان مثلا أمراً بديهيا مسلما به ، بلكثير من الناس أو الفلاسفة يذهبون إلى غير ذلك، أى إلى أن الانسان كغيره من الكائنات يخضع خضوعا ضروريا

لقوانين الطبيعة . ومع ذلك فهذه الأفكار البديهية الفطرية تحيلنا إلى أفكار أخرى هى فكرة الشيء والسبب والحرية،وهذه كلها هى فى الواقع موضوع البحث،وموضوع الفلسفة . ما الأشياء ؟ ما حقيقة الأجسام المتحيزة ، المتشخصة ، التي يشار إليها ، وتدرك بالحواس كالعين والأذن واليد والأنف واللسان ؟ ما حقيقة هذه المنضدة التي أراها بعينى وأنقر عليها بيدى وأسمعها بأذنى ، وأحس بصلابتها حين ألمسها وأضغط عليها بأصابعى ؟

هذا هو البحث الذي تريد الفلسفة أن تصل اليه. وما السببية ؟ وما الحرية ؟ فكأنهم لم يحلوا هذه المشاكل بل قالوا إنها واضحة ، و إنها فطرية .

ولعلنا نحسن صنعا باختبار هذه القضايا الفطرية التى يذكرونها اختباراً أدق وأوسع. يقول ديكارت إن مجموع زوايا المثلث تساوى قائمتين . و يقول مرة ثانية في مبادى و فلسفته إن طبيعة المادة أو الأجسام ذات الامتداد أنها قابلة للقسمة .

و يقول كانت ما يأتى .

- (١) يقوم المبكان على ثلاثة أبعاد .
- (٢) الخط المستقم هو أقصر مسافة بين نقطتين .
- (٣) كل تغير في الأجسام فهو تغير ظاهري أما جوهر الشيء فهو هو.

فإذاأ حبيناأن تردعلى ديكارت من جهة وعلى كانت من جهة أخرى فلن يكون ردنا بطريق الجدل، بل بطريق البراهين التجريبية المستمدة من الواقع نفسه. فنحن نعلم أن مجموع زوايا المثلث تساوى قائمتين، وهذا صحيح في المثلثات التي ترسم على الأوراق. أما إذا خرجنا من هذا النطاق الضيق نطاق الهندسة الاقليدية إلى هندسة أخرى كونية اختلف المثلث. فاو رسمنا مثلثا على سطح الكرة الأرضية، بين القاهرة ونيو يورك وموسكو، فهذا المثلث لا تكون محموع زواياه قائمتين، لأن أضلاعه لن تكون مستقيمة،

إذ أن سطح الكرة الأرضية منحن . فني عالم الواقع نجد أن المثلث يساوى أكثر من قائمتين . بل نجد أكثر من ذلك أن الخط المنحني هو أقصر مسافة بين نقطتين ، لأنك إذا أردت أن يكون الخط بين القاهرة و بعداد مستقيا وليس منحنيا ، احتجت أن تشق الأرض وتنفذ إلى باطنها .

# الموالم الثلاثة :

وهذا يقتضي منا أن ننظر في العالم هل هو واحد أو متعدد؟ فنجد أن العلم الحديث يصور ثلاثة أنواع من العــوالم . أولا هذا العــالم المحدود الذي نعيش فيــه ، هذا العالم الإنساني ، وهو الذي درج القدماء على النظر إليه ، وهو ما يتصوره عامة الناس . وفي هـ ذا العالم الإنساني لاتخضع جميع الأشياء لنفس الظروف والقوانين، و إنما لـكل شيء ظروفه . مثال ذلك أن فقاعة الصابون ، والقنبلة التي تنطلق من المدفع، تخضعان لقانون واحد هو ضغط الهواء . فإذا أخذنا الفقاعة والقنبلة إلى أعلى برج بيزا وألقينا بهما ، فإنهما لن تخضعا لقانون واحد وهو قانون الجاذبية، بل إن الظرف الذي يتحكم هنا في فقاعة الصابون هو تيارات الهواء . فكائن الأشياء لا تنفصل عن جملة الظروف الحيطة بها؟ أي يجب أن ننظر إلهـ ا بالنسبة إلى غيرها وفي علاقتها بما تتصل به من أشياء أخرى. وهذا هو معنى مايقولونه عن نظرية النسبية ، فالهدف الأخير لهذه النظرية هو هدم الأفكار المطلقة . ليست هناك أمور مطلقة بل هناك أشياء تدرك بالنسبة لأشياء أخرى ، ومن هنا يمكن أن تتغير كلا تغيرت الظروف المحيطة بها . وهذا يهدم فكرة كنت عن المكان ذي الابعاد الثلاثة من عدة نواح . الأولى أن(كانت) كان يتصور وجود المكان المطلق ، ونظرية النسبية تنفي وجود الأشياء المطلقة . والثانية أن المكان الحديث ذو أبعاد أر بعة . والثالثة أنه من الناحية الرياضية البحتة يمكن أن

نتصور مكانا ليست له ثلاثة أبعاد ، ولا أر بعة أبعاد ، بل مكانا له بعد واحد ، كالطول فقط ، وفي مقدرة المستغلين بالرياضيات أن يتصوروا مثل هذا المكان .

والعالم الثانى عالم الدرة ، وهو عالم صغير جدا بل إن أكثر الآلات الحديثة دقة قد لا توصلنا إلى الاحساس بالدرة أى مشاهدتها مشاهدة حسية. ولقد أثبتت النتائج التي وصل إليها العلماء أخيرا فساد تلك الفكرة التي قال بها ديكارت من أن كل حسم فهو قابل للقسمة . ذلك أن الدرة تقبل القسمة بحيث تصل إلى شيء لا ينقسم بعد ذلك . ونتيجة ذلك فيما يختص بالبحث الذي نحن بصدده هو أن ما ساه ديكارت الأفكار الفطرية التي يؤمن بأنها بديهيات ، ثبت الآن أنها غير فطرية ، بل مناقضة لما تصوره هو وغيره من العقليين .

والعالم الثالث هو عالم المجرة أو عالم السدم ، الذى تصبح فيه الـكرة الأرضية نقطة في بحر ، و يصبح الانسان الذى يعيش على ظهر الأرض كا نه ذرة من هذه الكرة، وتصبح الذرة التى اهتدى إليها العلماء المحدثون ذرة من هذه الذرة .

كان العالم المحسوس الملائم للانسان العادى ، والمناسب لطوله وعرضه ، وهو عالم يعبش فيه الإنسان تحيط به الأشياء المختلفة التى تلائم بدنه وقوامه ، كان هذا العالم ميسور المعرفة بواسطة الحواس فقط ، دون معونة الآلات . وفي هذا العالم يقاس الزمان بالثواني والدقائق ، وتقاس الأطوال بالنراع وبالسنتيمتر والمتر . إلى أن اخترع الإنسان الآلات وسخرها لحدمته ، فأصبح من الميسور للانسان بمعونة هذه الآلات العجيبة كالحجهر وخلافه أن يقبس جزءا من مليون من السنتيمتر . فالأطوال التى أخذ المعسبا الإنسان أو يعدها أصبحت إما متناهية في الصغر و إما متناهية في العظم ، بشكل لم نكن نتصوره من قبل . فإذا ألقينا النظر على هذا النطاق من الأطوال والمقاييس التي تبدأ من الصغر المتناهي إلى العظم المتناهي ، نجد أن عالم الإنسان لا يشغل في هذا

النطاق ، الا حيزا صغيرا هو الحيز المتوسط بين عالم الدرة والا الكترون وهو ذلك العالم المتناهى فى الصغر ، و بين عالم السدم أى عالم الأجرام الساوية ، فيا وراء ما نشاهده من الشمس والقمر وهذه الكواكب التى نراها بالعين المجردة . فإذا أخذنا جسما صغيرا وليكن أصغر جسم نراه بالعدين المجردة فإنه يصبح بالنسبة لعالم الانسان هو أصغر جسم ، حتى إذا نظرنا إليه بالآلات المكبرة وجدناه يحتوى على ملايبن من الدرات .

و بعد فهل القوانين التي يخضع لها عالم الانسان هي نفسها القوانين التي يخضع لهسا عالم الدرات من جهة وعالم السدم من جهة أخرى ؟ . الظاهر أن القوانين التي يخضع لها عالم الانسان تختلف عن القوانين التي يخضع لها عالم الدرة وعالم السدم . وهي لا تختلف في تفصيلاتها فحسب بل تختلف في جوهرها أيضا .

ومع ذلك يمكن أن ننظر إلى المسألة نظرة أخرى ، فنجد أن كل شيء من الأشياء يخضع في ظروفه وفي بيئته لقانون خاص يكون هو المهيمن عليه . وليس معنى ذلك أن هذا الشيء لا يحفل بالقوانين الأخرى ولكنه في هذا الجانب يكون هذا القانون بالذات هو الأهم له . مثال ذلك كما قلنا من قبل عند الكلام على فقاعة الصابون وقنبلة المدفع ، فقد وجدنا أن القانون الذي يخضع له فقاعة الصابون هو قانون الضغط الجوى ، والمهم بالنسبة للفقاعة هو قانون الضغط الجوى ، والمهم بالنسبة للفقاعة هو قانون الضغط الجوى ، والمهم بالنسبة للقنبلة هو قانون الجاذبية .

فإذا انتقلنا إلى هذه العوالم الثلاث فمن الجائز أن قوانينها واحدة ، غير أن هناك بعض القوانين تكون في غاية الأهمية بالنسبة لعالم الدرة ؟ وهناك بعض قوانين أخرى تكون هي الأهم بالنسبة لعالم السدم ، و بعض القوانين هي المقدمة بالنسبة لعالم الانسان .

ونعود إلى نظرية المعرفة فنجد أنه إذا ثبت أن المعرفة فطرية ، فهل تنطبق على

على الذرة والسدم أولا ؟ فإذا لم تنطبق كان معنى ذلك أنها غير فطرية فنحن قد ضربنا المثل من قبل بأن مجموع زوايا المثلث تساوى قائمتين ، وأن المادة تقبل القسمة وأن المادة ثابتة . وفي ضوء العلم الحديث الذي يطبق في عالم الدرة منجهة ، وعالم السدم من جهة أخرى ، نجد أن تلك البديهيات الثلاث غير صحيحة . فأولا مجموع زوايا المثلث تساوى قائمتين بشرط ألا يكون المثلث فلكيا . ثانيا أن المادة تقبل الانقسام إذا لم تكن في حجم الذرة . وثالثا أن المادة ثابتة بشرط ألا تستعمل الآلات الحديثة .

و يقول كانت إن الميزان الذى نزن به المعرفة الفطرية شيئان: الضرورة والعموم، فإذا نظرنا إلى المعرفة فى ضوء العلم الحديث وجدنا أنها لا تخضع للضرورة المحتمة، إذ أنها ممكنة، وعمكنة فى عالم آخر لا كاكانوا يقولون فى احتجاجهم وأدلتهم. يقولون إن الله خلق هذا العالم ولا يمكن أن يخلق عالما آخر يختلف عن نظام هذا العالم الذى نعيش فيه . فإذا بالعلم الحديث يكشف عن نوعين آخرين من العوالم . وهكذا وجدنا أن المعرفة التى كانوا يقولون إنها فطرية بديهية ليست فى ضوء العلم الطبيعى فطرية ولا بديهية .

#### المعرفة الرياضية :

ولكنهم ، أى الفلاسفة ، إذا كانوا ، أو إذا كان بعضهم، لم يتمسك بالناحية الطبيعية فإن إجماعهم منعقد على أن هناك نوعا من المعرفة لا يمكن أن يتطرق إليه الشك هو المعرفة الرياضية. ونجد هذا الاجماع بالبراهين الوطيدة منذ ديكارت وچون ستيوارت ميل من بعده . يقول ديكارت ان المعرفة الرياضية البحتة يمكن الحصول عليها بالمقل دون الالنجاء إلى التجر بة . وحيث كانت المعرفة الرياضية مستمدة من العقل فقط ، فهى معرفة فطرية . وسوف نحاول مناقشة هذه القضية ؟ فهم أولا يقولون إن هذه المعرفة الرياضية صحيحة في هذا العالم وفي كل عالم يمكن أن يوجد . و يقولون ثانيا إن هذه الرياضية صحيحة في هذا العالم وفي كل عالم يمكن أن يوجد . و يقولون ثانيا إن هذه

المعرفة يقينية سنها الله لنا ، ولا يمكن أن يغيرها ، لأنه ليس من كمال الله أن يغير ما سنه .

وقد رأينــا كيف اختاف الأمر في نوع من المعرفة الرياضية هو الهندسة، والآن فلننظر في نوع آخر من المعرفة الرياضية هو الحساب. يقول الفلاسفة العقليون ان وان هذه قضية فطرية بدمهية ، أى موجودة فى العقل وجوداً فطريا au + au = 1ومن الحجج التي يدلون بها لا يمكن أن نخلق عالمــا آخر يكون فيــه ٢ + ٢ أكثر من أربعة أو أقل منها . ونناقش هذه القضية بصرف النظر عن صلتها بوجود الله. هل العدد ٧ إن هو إلا فكرة رياضية موجودة في عقولنا أم هما شيئان يوجدان في الواقع؟ هل هما عددان أم شيئان ؟ و إذا كان العدد ٧ شيئين واقعين حقيقيين ، فأى نوعمن الأشيــاء هو؟ ننظر في الاحتمال الأول وهو أن ٢ + ٢ = ٤ إن هما إلا أعداد فقط فنجد أن المسألة لا تخرج عن تحليل لفكرة ٤ أو جمع للعدد ٢ + ٢ ، فنجد أنه بعد هذه الإضافة خرج لنا عدد جديد لا بد أن نطلق عليــه اسما هو أر بعة . وليس هذا بالمعرفة الفطرية ، ولا بدلنا من الرجوع إلى النظر إلى العددين باعتبار أنهما شيئان . فالطفل الصغير يعد أشياء حقيقية: فهو يعد أصابعه أو عدداً من التفاح أو البرتقال. وهو يرى برتقالتين ثم برتقالتين أخريين فيجد أن البرتقالات الأربع تكو"ن مجموعة جديدة . وليس أمام الطفل أر بعة أعداد و إنما أمامه أر بعة أشياء؛ وهو يبدأ بالنظر إلى الأشياء نفسها ، ثم بطريق النجريد والتعميم يصل إلى فكرة الأعداد .

وهنا نصل إلى اعتراض مهم جدا ، فهم يقولون إن كل ٢ + ٢ = ٤ . ولكن ما الحال في شيئين طبيعيين فلا يكون الناتج عنهما أر بعة . مثال هذا أر بع نقط من الماء تنزل على لوح من الزجاج ، فلن يكون الناتج أر بعة بل نقطة واحدة كبيرة . وكذلك في الكهر باء : تياران سالبان وتياران موجبان ولاينتج عنهما أر بعة تيارات ، اذن فني مسألة

الحساب البسيط التي قلنا عنها  $\gamma + \gamma = 3$  لا بد من افتراض ثبات شخصية كل معدود منهما · النتيجة هي أن الرياضة أو العدد بالذات يمكن أن يكون له وجود ذهن خالص واكن لا ينطبق باستمرار على الأشياء الطبيعية · والنتيجة الثانية أنه لا يمكن إقامة معرفة خالصة نظرية نستند إلى العقل فقط كما ذهب إلى ذلك ديكارت وكانت ، بل لا بد من الملاحظة والتجربة فها الأصل ·

## مذهب كنت في المعرفة:

يعد كنت الفيلسوف أوفى من كتب فى نظرية المعرفة ، وكان مذهبه فيها العمدة عند المستغلين بالفلسفة إلى عهد قريب . لهذا السبب سوف نوفى الكتابة عنه ، ثم نعقب عليه . وقبل أن نمضى فى بسط نظريته فى المعرفة نحب أن نمهد لها بذكر بعض المسائل المنطقية التى بحثها كنت ، ورأى أنها من طبيعة العقل البشرى .

فهو يرى أن الحكم العقلى هو الذرة الأولى التي يتركب منها التفكير ، لا كاكان يذهب المناطقة القدماء من أن المعنى المفرد هو أساس الفكر. والمعنى المفرد في اصطلاحهم هو «التصورات والتصديق» . فالفكر يقوم على التصورات والتصديقات التصور هو إدراك المفرد ، والتصديق إدراك النسبة بين معنيين ، والتصور أسبق من التصور . فجاء كانت وجعل التصديق أسبق من التصور .

مثال ذلك نقول: الشمس، فهذا معنى مفرد. هذا المعنى لا يمكن أن يوجد فى العقل عفرده ، فلا بد أن نحكم عليه بشىء ما فنقول الشمس طالعة ، أو منيرة ، الخ. فالمعانى لا تقوم فى الذهن منعزلة بل لا بد أن نحكم على المعنى بمعنى آخر. وهذا تفسير قول كنت المشهور « الحكم أساس التفكير » أو « الحكم هو التفكير » . فهذه الأحكام

العقليمة تتألف كا يقول المناطقمة من موضوع ومحمول. فالموضوع هو المعنى الذى يدور حوله الفكر، والمحمول هو المعنى الآخر الذى نصف به ذلك الموضوع والذى نحكم به عليه ، كما نقول الحديد يتمدد بالحرارة ، فهذا حكم عقلى ، الحديد موضوع و يتمدد بالحرارة محمول. الخلاصة عند كانت أن أساس التفكير كله هو هذه الأحكام.

هل هذه الأحكام تحليلية أو تركيبية ؟ الحكم التحليني عنده هو ذلك الحكم الذي لا يضيف شيئاً جــديدا إلى المعرفة ، ولا يزيد في ثروة المعرفة . والحكم التركيبي هو الحكم الذي يزيد في ثروة المعرفة ، وهذا لا ينشأ إلا من النجربة . فلو قلنها الكل أعظم من الجزء فهذه معرفة تحليلية لأننا لم نكتسب شيئاً جديداً ، كل ما في الأس أننا حللنا فكرة الكل إلى أجزائها لا أكثر . أما إذا قلنا الحديد يتمدد بالحرارة فهذه معرفة تركيبية لأننا اكتسبناها بالتجربة . والمعرفة التركيبية عند كنت بعضها فطرى ، و بعضها مكتسب . فإذا قلنا هذا الكتاب أحمر اللون فهدد المعرفة ليست فطرية . هي معرفة تركيبية ولكنهاغير فطرية . و إنما إذا قلنا الأجسام ذات ثقل فهذه عند كنت معرفة تركيبية فطرية ، لأن كون الجسم ثقيل الوزن يقتضي أولا أنه ذو امتداد ، وهذه الصفة للجسم فكرة فطرية في الذهن عندكنت ، بمعنى أن كل جسم له امتداد فهذه معرفة مستقلة عن كل تجربة موجودة في عقولنا بالفطرة . فإذا رأينا الجسم بعد ذلك ووجدنا بالتجربة أن له ثقلا أضفنا هذه الصفة الجديدة إلى الصفة الموجودة في الذهن من قبل، وهي أن الجسم له امتداد ، وأصبحت هذه معرفة تركيبية بالفطرة.

وتعتمد نظرية كانت على مبدأين أساسيين : الأول أننا نعرف العالم الحارجى عن طريق المعرفة التركيبية ، الثانى أننا لا نعرف العالم الحارجى الا بطريق أنفسنا . فنحن لا نعرف العالم الحارجى مباشرة ، بل من طريق أنفسنا وهددا هو ما يقصده بأن المعرفة فطرية .

و يمكن أن ننتقد كنت من عدة أوجه . الأول أنه كال ينظر إلى عالم الإنسان فقط . الثانى أنه إذا كانت المعرفة غير صادرة عن التجربة فحا مصدرها ؟ إن قالوا بالفطرة فكيف نطبق هذه المعرفة الفطرية على العالم الخارجى ؟ وكيف نطبق ما هو موجود فى الذهن من قبل على العالم الخارجى ؟ يقول كنت إن مصدر المعرفة ، إذا لم يكن قد جاء عن العالم الخارجى ، فإنه قد صدر عن طبيعة العقل البشرى . فكما أن جسم الانسان يتركب من الرأس واليدين النح ، وأن جميع هذه الأعضاء لها وظائف معينة ، فكذلك العقل البشرى له ماكات تؤدى وظائف معينة . هذه اللكات قلنا من قبل انها تشبه الفالب الذى تنطبع فيه أو تصب فيه المعرفة بالأشياء الخارجية . فكأن الانسان هو الذى يصوغ معرفته بالعالم الخارجي ، ولا يمكن أن تمر هذه المعرفة إلا بعد أن تصاغ في هذه القوالب .

ونضرب مثالا آخر: لنفرض أن عندنا قمحا قد اختلط بالدقيق ثم أردنا أن ننخله ، فأتينا بمنخل ينفذ منه الدقيق فقط ويبق القمح . إذن فنحن نعرف من قبل أن هذه المادة لم ينفذ منها إلا نوع واحد هو الدقيق ، لأننا نعرف طبيعة هذا المنخل ؟ فكأن هذه المادة تخضع لقانون معين ، فرضناه فرضا على أنفسنا. ولكن هذا القانون قانون التصفية هذا \_ ليس هو القانون الطبيعي الذي يخضع له القمح أوالدقيق. يقول كنت هذا هو الشأن في القوانين الطبيعية : فرضت فرضا على الطبيعة بواسطة العقل البشرى مثل المصفاة أو المنخل حين يطبق على القمح والدقيق فكأ نه ير يد أن يقول إن عقولنا هي مصفاة أو منخل ؟ يقصد بذلك هذه القوانين التي تنفذ منها المعرفة الخارجية للعالم أي أن عقولنا تنتقي بعض المعرفة الخارجية ، وتبتى البعض الآخر .

ولنضرب مثالا آخر محسوسا . فالضوء مزيج من تموجات لها أطوال مختلفة ، والعين الانسانية ترى من الضوء المقدار الذى يتحلل بهذه الآلة التي تسمى الإسبكترسكوب . وخارج هذا النطاق \_ نطاق الألوان السبعة \_ لا ترى العين الإنسانية أى لون . وا كننا

إذا وضعنا ترمومترا بعد اللون الأحمر نجد أنه يسجل ارتفاعا في درجة الحرارة. وكذلك بعد اللون البنفسجى نجد أن بعض الأملاح تتأثر عما يدل على وجود أشعة . فلو جعلنا العين الإنسانية هي المقياس الوحيد لظلت معرفتنا قاصرة على الألوان المعروفة . والكن الواقع ينفي ذلك ، لأن وراء ما تراه العين من ضوء أشعة لا حصر لها . ومع ذلك عضى مع كنت لنرى ماذا يقول . يقول إن العقل البشرى فيه هذه القوالب أوالمناخل التي تنفذ من خلالها العالم الخارجى ، واسمها في التعبير الفلسفي صور ، وعددها عنده أربعة عشرة: اثنتان للعرفة الحسية : واثنتا عشرة للعرفة العقلية وهي التي تعرف بالمقولات أما صورتا المعرفة الحسية فهما المكان والزمان الفطريان في النفس ، وهما قالبان يضافان أما صورتا المعرفة بالعالم الخارجى . و بمعني آخر نحن لا نعرف العالم الخارجي المحسوس الا من خلال هذين القالبين من الزمان والمكان .

#### المكان والزمان:

يقال المسكان (١) كما يقال الزمان على أر بعة معانى: الأول المسكان العقلى ، والثانى المسكان الحسى ، والثالث المسكان الطبيعى ، والرابع المسكان المطلق . فالمسكان العقلى هو ذلك المسكان الذى نضعه فى العقل فقط، وفى الهندسة خصوصا، عندما نتصور الأشسكال الهندسية ؛ فنحن نضع هذه الأشسكال فى مكان مجرد داخل عقلنا . وليس لهذا المسكان الهندسي وجود الافى العقل ، سواء أكانت هذه الهندسة أقليدية أو غير إقليدية .

الثانى هو المنكان الحسى ، وهو المنكان الذي يوجد فى عقل الشخص عند مايدرك الأجسام الحارجية بالحواس . فنحن حين نامس جسما من الأجسام ندرك أن له شكلا

<sup>(1)</sup> James Jeans: Physics and Philosophy, Cambridge, 1946,P 55

وحجا . وكذلك بالبصر ندرك شكل الأجسام الخارجية وحجمها ، كا ندرك علاقة هذه الأجسام بعضها ببعض . هذا المكان تخلقه الحواس ، و ينعدم بانعدام الإحساسات . هو مكان يعتمد على حواس الإنسان . فلو فرضنا شخصا يبصر بعين واحدة ، فإنه يدرك الجسم بهذه العين الواحدة على أنه ذو بعدين فقط، إلا إذا تدخلت حواس أخرى في هذا الإدراك . هذا مع العلم أننا حين ندرك الأشياء الخارجية بالحواس ، فالواقع أننا نضيف إلى هذا الإدراك الشيء الحكثير من تجار بنا الماضية . فليس هذا هو الإدراك الحسى الخالص . فمثلا الأجسام البعيدة تبدو صغيرة في الحقيقة ، ومع ذلك نقدرها قدرها الواقعي بصرف النظر عن ادراكنا لها .

الثالث هو المسكان الطبيعي وذلك هو المسكان الذي يقول به علماء الطبيعة وعلماء الفلك . فإذا كان المسكان العقلي والمسكان الحسى مكانين خاصين بالنسبة إلى الإنسان الأول خاص بالنسبة لمفسكر يدرك بعقله ، والثاني خاص بالنسبة لمدرك يدرك بحواسه ، فهذا المسكان الطبيعي مكان عام وليس خاصا . وهذا هو رأى العلماء المحدثين الذين يقولون إن العالم الخارجي ثابت تقوم فيه الأجسام المادية وتتحرك فيه ، أى أنها تتحرك في هذا المسكان العام ، فهو مكان عام بالنسبة إلى جميع الناس الذين يلاحظونه أو يدركون الأجسام فيه .

الرابعهو المكان المطلق، وهو الذى قال به نيوتن فى تفسير نظريانه فى المكانيكا وتفسير حركة الأجرام السماوية . وهو مطلق من حيث أنه لا نهائى لابداية له ولانهاية . وكان نيوتن يتصور أن أطراف الكون تشغلها أجرام مماوية عظيمة الحجم جدا وثابتة بحيث تكون مرجعا لقياس الحركة . وهذه الأجرام ساكنة سكونا مطلقا . ثم ظهرت بعد ذلك نظرية تقول إن المكان عماوء بمادة تسمى الأثير ، وهى مادة لطيفة جدا ، وهذه المادة ساكنة سكونا مطلقا، إلى أن ظهرت نظرية النسبية فهدمت

تلك النظرية القديمة ، فقد افترض نيوتن هذه الثوابت وجعل المـكـان مطلقا . ومن أقواله « المـكـان بطبيعته ، وبصرف النظر عن أى شيء خارج عنه ، يظل دائما ثابتا متجانسا » يقصد بذلك أنه غير متحرك .

و يقال الزمان على أر بعة معان أيضا . فهذاك زمان عقلى وحسى وطبيعى ومطلق. فالزمان العقلى يقال فى علم الميكانيكا فى تفسير الحركة والتغير . وهذا الزمان لا يوجد إلا فى العقل المفكر كما قلنا عن المكان الهندسى .

أما الزمان الحسى فهو الذى يسجل سير الزمان بالنسبة إلى المفكر ، فهو إضافى بالنسبة إلى شعور الفرد أو بالنسبة إلى الوعى . بمعنى أن الانسان إذا لم يشعر ، فأنه يفقد الاحساس بالزمان . وهذا الضرب من الزمان له قبل و بعد ، أى تتابع شعور الانسان بتنابع الحوادث . فإذا فقد الشعور لم يشعر بهذا النتابع . و بذلك نستطيع أن نلجاً إلى أنفسنا حتى في حالة اليقظة فلا نحس بالزمن إذا استغرقنا في شيء من الأشياء ، فتمر بنا الساعة كأنها دقيقة ؟ وعلى العكس من ذلك قد تمر الدقيقة و يشعر المرءكانه قد مضى ساعة ، إذا كان قلقا يرقب شيئا ، أو فزعا يتوقع همآ .

أما الزمان الطبيعى فهو ذلك الذى يقول به علماء الطبيعة في تفسير الأجسام المتحركة، والأجرام الساوية . وهو زمان مستقل عن شعور الشخص ومختلف عن الزمان العقلى ، والزمان الحسى . و إذا كان الزمان العقلى والحسى خاصين بالنسبة إلى شخص يعقل ، ويدرك ، ويشعر ، فالزمان الطبيعى ، وكذلك الزمان المطلق ها زمانان علمان . وقد جاء هذا الزمان الطبيعى الذى يقول به العلم الحديث من أن العلماء وجدوا في العالم الخارجى نماذج متكررة من الحوادث ، وهذه الأشياء المتكررة تجرى في نظام وتتابع كأنها في دورات . وفي القرآن الكريم إشارة إلى هذا النظام البديع في نظام وتتابع كأنها في دورات . وفي القرآن الكريم إشارة إلى هذا النظام البديع وفي قوله تعالى « والشمس تجرى لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العلم » وفي

قوله « لا الشمس ينبغى لها أن تدرك القور ولا الليل سابق النهار وكل فى فلك يسبحون » .

هذا التسلسل هو الذي يحدد الزمان.

و يمكن أن يقاس بأشكال عدة . وقياس الزمان اصطلاحى بحت لأننا نأخذ وحدة متكررة ونصطلح عليها ، لنقيس بها الزمان ، كما اصطلحنا على اتخاذ دورة الأرض حول نفسها ، وجعلنا هذه الدورة قياسا لليوم أى الساعات الأربع والعشرين . ثم اتخذنا دورة الأرض حول الشمس وجعلناها مقياسا آخر سميناه السنة . وهذه وحدات كبيرة ، وقد نحتاج إلى وحدة صغيرة نقيس بها الزمن ولذلك اتخذوا تذبذب البندول، كاهو الشأن في « الساعة » التي نحملها في جيو بنا لنضبط بها الوقت .

وللقدماء مقاييس يحصون بها الزمان فعند الأشاعرة أن « الزمان متجدد يقدر به متجدد» (۱)؛ ف كا نهم جمعوا بين نوعين من الزمان هما الزمان الحسى والزمان الطبيعى وهم يضر بون لذلك مثلا جاء زيد عند طلوع الشمس ، أو يقيس الصبى طهى الطعام كالبيض عندما يعد ٣٠٠٠ ، أى أن المقاييس في هذا كله اصطلاحية « ولهذا اختلف بالنسبة للأقوام »

أما الزمان المطلق فهو ذلك الزمان الذي يوازى المكان المطلق وهو زمان مستقل عن أي شيء خارجي .

#### مناقشة مذهب كنت:

والآن بعد هذه المقدمة ننتقل إلى بحث فكرة كنت في الزمان والمكان وهلهما فطريان أو غير فطريين . و بمهني آخر هل الزمان والمكان شيئان حقيقيان أو أنهما

<sup>(</sup>١) المواقف فى علم الـكـــلام لعبد ألرحمن الايجبى ــ مطبعة العلوم ـــ ص ١١٢

مجرد علاقات بين الأشياء ؟ وهل يبرز الزمان والمكان فقط عندما نتصل بالأشياء الخارجية ، فلا يظهران إلا في حالة إدراكنا أم أن الزمان والمكان موجودان في الأشياء الخارجية بصرف النظر عن ادراكنا لها ؟ ونبادر فنقول إن كنت أخطأ في أنه جمع هذه الأنواع الأربعة من الزمان والمكان وجعلها نوعا واحدا هو المكان الحسى . وأخطأ مرة أخرى عندما قال : ليس للمكان وجود حقيق في الخارج بل هو في عقولنا ، ير يد بذلك أنه القالب العقلي الذي نفرضه على الأشياء الخارجية ؟ ولهذا فتفسيره للمكان إنما هو من جهة نظر العقل فقط . وفي ذلك يقول مانصه : ليس المكان فكرة مستمدة من العالم الخارجي ، بل هو تصور ضروري فطرى . وهذا المكان الفطري هو الأساس الذي نعتمد عليه في كل إدراك خارجي . والزمان كذلك ليس فكرة تجريبية استمدها الإنسان من التجربة ، والصلة بالعالم الخارجي ، وليس له وجود حقيق واقمي بل كما يقول إنه هو إدراكنا لأنفسنا ولأحوالنا الباطنة .

و يذهب كانت إلى أن المكان منفصل عن الزمان ؛ وأن المكان نهائى وليس للعالم نهاية في الزمان . وهذا يدخلنا في مشكلة جديدة هي الأزل .

والواقع أن أبرز نقطة فى فلسفة كنت هى أن معرفة طبيعة الأشياء لا يمكن فصلها عن طبيعة الشعور ، أو الذات المفكرة ، أى أن هناك صلة وثيقة بين عقل الإنسان الذى يفكر و بين الأشياء الخارجية . ثم يقول إن أساس الادراك هو وجود مكان منفصل وزمان منفصل ها الأصلان فى كل ما ندركه. ومن طبيعة الزمان والمكان أنهما من محتويات العقل أو الشعور ، أى أن العقل أو الشعور يتضمنهما . فلو حللنا العقل لوجدنا أن مضمونه ، أو عناصره ، المكان والزمان .

#### العقل والشعور:

وهذا نعرض لنقطة أخرى هل الوعى الفردى يشابه شعور الأفراد جميعا أم يختلف بعضه عن البعض الآخر ، مما يترتب عليه تعدد المكان والزمان ؟ ويرى كنت أن المكان واحد ، والزمان واحد بالنسبة لجميع الناس .

وهنا نعود إلى فكرة العقل أو الشعور ما ها ؟(١) . ليسالشعور شيئا ماديا. ونحن عادة نوجد بين العقل والشعور أو بمعنى آخر : محتويات الشعور هى ما نسميه العقل ولهذا السبب فإنه لو انعدم الشعور لانعدم العقل؛ وليس هذا هو الرأى الذى أجمع عليه الفلاسفة وعلماء النفس ، لأن بعضهم يجعل العقل شيئا يختلف عن الشعور وقداختلف العلماء فى تفسير الشعور هل هو شىء كالصندوق يحوى المعقولات أو الأحوال النفسية فتكون المعقولات شيئا والشعور بها شىء آخر ؟ أو أن الشعور ليس شيئا يحتوى هذه المعقولات ، و إنما ، إن شئت أن تقول بنوع من التشبيه ، إنه كالمرآة التى تنعكس علما المعقولات .

فأنت ترى أن تحديد القول فى الشعور والعقــل أم عسير ، وموضع خلاف شديد .

بعد هذا التفصيل عن العقل والشعور نقول: إذا كان الشعور في مذهب كنت يحتوى على المسكان والزمان ، فمن التناقص القول ان المسكان والزمان يحتويان الشعور . أى أننا نعود إلى الفسكرة التي وقف أمامها القدماء : هل الشعور هو نفس المعقولات ومضمونها ، أم أن الشعور ليس إلا انعكاسا لمضمون العقل ؟ ونبسط السكلام أكثر

<sup>(1)</sup> Alfred Binet, L'Ame et le Corps

من ذلك لنصل إلى شيء من الإيضاح والبيان. نقول إن العقل فيم بالفطرة الزمان والمكان، أو أن الشعور فيه بالفطرة الزمان والمكان. فعندئذ حين نتصل بالأشياء الخارجية لندرك صفاتها ، هل هذه الأشياء المادية الخارجية فها زمان ومكان أولا ؟ أي هل من صفاتها الخارجية الزمان والمكان،أو أن الزمان والمكان من صفات عقلنا ؟ ومن الذي حدثنا فقال إن عقلنا يتركب من الزمان والمكان؟ أليس هو الشعور؟ ثم أليس الشعور هو الانعطاف على النفس لمراقبتها أو ملاحظتها ووصف ما يجرى فهـــا من أحوال ؟ وهنا نصل إلى النقطـة الدقيقة في هذه المسألة الشائكة . كيف نستطيع الاطلاع على حقيقة هذا العقل ؟ أي كيف يعقل العقل نفسه ؟ و بمعنى آخر كيف نشمر بالشعور ؟ يقول كنت إن الشعور يتركب من الزمان والمكمان . فكيف شعر بهـذا الشعور؟ ومع ذلك فمن الواجب علينا أن نقسم الأشياء التي يمكن ادراكها ونصنفها ، ليسهل علينا تحقيق هذه المسألة التي يعالجها(١) . فالأشياء الموجودة في الزمان والمكان تنقسم ثلاثة أقسام : أولا أجسام غير حية مادية أو ما تسمى طبيعية ؟ ثانيا أجسام حية ولكنها في الوقت نفسه مادية تمتاز عن الأجسام غير الحية بما فيها من قوة تحركها . و إذا كانت هذه الأجسام الحية تشارك غير الحية في المادة الا أنها تمتاز عنها بأنها تخضع لقوانين مختلفة ، خصوصا التغير والحركة والـكون والفساد ، و بصفة هامة أخرى هي الشعور . مثال ذلك شخص جاءه ألم في سنته ، فهذا الائلم هو شعور متصل بالمكان ، وهذا الألم موضوع في جسم حي، وصفته الشعورية هي هذا: أنه ألم ناشيء عن مكان في الجنم. فالمشكلة هنا هي النظر بالعقل، وطبعا هذا يقتضي النظر بالشعور، إلى هذا الاً لم المركز في مكان خارجي . ولكننا نقول إن الشعور الذي ينظر إلى هذا الاً لم الحسى من محتوياته المكان والزمان. ثالثا ما ليس بالأجسام المادية، ولا هو

<sup>(1)</sup> A.H. Smith, A Treatise on Knowledge, Ch III

بالا جسام الحية ، أى أنه ليس جسما أو مادة عنى الإطلاق ، بل هو الشعور الحض ، أو العقل الحيض ؛ العقل الذى يعقل ذاته . أليس كنت يقول إن المكان والزمان صورتان عقليتان تفرضان على الأشياء الخارجية فرضا . ومضمون الشعور عندكنت من جهة الإدراك المحسوس هو المكان والزمان .

كيف يعقل العقل ذاته ؟ هل هذا العقل الذي يحتوى على المكان والزمان هو نفسه الذي يدرك المعقولات ؟ وكيف عرفنا أن هذا العقل بالفطرة فيه الزمان والمكان ؟هل فينا عقل آخر هو الذي لاحظ هذا العقل المركب من الزمان والمكان فقال عنه هذا القول ؟ كأننا نريد أن نصل إلى أن الإنسان فيه عقلان : عقل يعقل الأشياء، وعقل يعقل هذا العقل أو ذاته . وهذا يدخلنا في مشكلة دقيقة هي كيف يشعر الإنسان بشعور نفسه، أو كيف يعقل العقل ذاته .

وهذه في الواقع نقطة تهدم نظرية كنت في العرفة من الناحية الجدلية لا من الناحية العلمية، أو النظر إلى الأشياء الخارجية. ومن الأوقع أن نسوق البراهين على دحض نظرية كنت من الناحية العلمية فهذا أوقع وأثبت في البرهان. خلاصة نظرية كنت أن المكان والزمان من طبيعة العقل يفرضان فرضا على الأشياء الخارجية. وهنا نستطيع أن نضع أمام بصرنا هذه الاحتمالات: الأول هل المكان والزمان شيئان حقيقيان خارجيان أم لا ؟ الاحتمال الثماني هل ها مجرد علاقات بين الأشياء وليس لهما حقيقة خارجية في ذاتهما ؟ والاحتمال الثمالث هل هذه العلاقات تتصل بالأشياء في ذاتها بصرف خارجية في ذاتهما ؟ والاحتمال الرابع هل هما من طبيعة العقل. الواقع أن أول خطأ وقع فيه كنت أنه وحد بين جميع أنواع الزمان والمكان ، التي ذكرناها ، وجعلها كلها نوعا واحدا هو المكان الحسي، ورأى أنه ليس للمكان وجود حقيق في ذاته، بل هو من فرض عقولنا على الأشياء الخارجيسة . فالقول بالمكان من وجهة نظرنا .

ومن أفواله: ليس المكان فكرة مستمدة من العالم الخارجي بل هو تصور فطري يصلح أن يكون أساسا لكل إدراك حسى خارجي . والزمان كذلك ليس فكرة تجريبية ، وليس له وجود حقيق خارجي ، بلهو إدراك خالاً نفسنا، ولأحوالنا الباطنة . ثم يسوق كنت قضيتين متناقضتين يستطيع العقل أن يقبلهما معا ، على الرغم مما فيهما من تناقض . الأولى : للعالم مبدأ في الزمان وهو محدود في المكان أي نهائي . والثانية ليس للعالم مبدأ في الزمان والمحان لا نهائي . ثم يناقش كنت هاتين القضيتين بأدلة حدلية عقلية ، و ينفيهما معا ، على أساس أن المحكان والزمان في عقولنا نحن .

أما العلم الحديث فقد أثبت بالبراهين الرياضية أن المسكان نهائى ، وأن الزمان لا نهائى ، وأنهما لاينفصلان . ومن أدلة كنت التى يسوقها على أن المسكان نهائى مايأتى: المقدار عبارة عن تأليف أو تركيب لأجزاء منفصلة من المقادير؟ فالسكيلو متر هو ألف متر أضيف بعضها إلى بعض . فإذا كان المقدار لا نهائيا فلن يصلح التركيب أو التأليف بين الأجزاء النهائية ، مما يترتب عليه عدم وجود العالم، ولا يكون للعالم مبدأ. والفكرة التي يتصورها كنت فكرة غير صحيحة ، إذ ليس من الضرورى ولا يجب أن يتركب أو يتألف المقدار أو السكم من عدة أجزاء . ومن الذى يؤلف المقدار من أجزاء ؟ ومن الذى ير يد ذلك ؟ وهل هذا التركيب يتم فى الذهن ، أو فى الخارج والواقع ؟ إن النظر إلى المقادير أو إلى السكم عن الضرورى أن يكون على أساس مجموعات من الوحدات أى ليس من الضرورى أن يكون على أساس مجموعات من الوحدات أى ليس من الضرورى أن يكون السكيلو متر مجموع ألف متر لسببين . الأول لماذا نتخذ المتر وحدة ، والثانى لماذا ننظر إلى السكم على أنه كل متصل .

والنظر الصحيح إلى المكان هو أنه وحدة متصلة وليس مجموع أجزاء كاجاء فى مناقشة كنت . بل الواقع أن المكان والزمان فى الكون بأسره غير منفصلين.فهناك

وحدة من المكان والزمان ؟ وقد تبين هذا من بعض المشاهدات العلمية التي سجلها العلماء على سرعة الضوء في الكون. فالضوء يقطع المكان في سرعة معينة، ولم تكن هذه السرعة معروفة في زمن كنت ، أي منذ قرنين من الزمان. وأول من اكتشف سرعة الضوء وسيره فى المكان عالم فلكي يدعى ريمر سنة ١٦٧٥ . فقد حسب علماء الفلك الدورات التي تقطعها الأقمارالتي تدور حول كوك المشترى ، كما يدورالفمر حول الأرض. ثم سجل جدولا زمنيا يبين حركاتها، أى حركات هذه الأقمار على مدى السنين. واكن ريمر اكتشف أن أقمار المشترى لا تلتزم هذا الجدول الزمني ، إذ كان يبدو أنها تتأخر عن الزمن الموجود كلا كان المشترى بعيدا عن الأرض ، واضطر إلى تفسير الاختلاف في عالم القمر إلى عامل واحد : هو سرعة الضوء في المكان ، مما يترتب عليه أن المكان والزمان لاينفصلان . والنظرية الحديثة هي التوحيد بين الزمان والمكان مع القول بالنسبية التي نادي مها اينشتين . ولا نستطيع أن نقول إن هذه النظرية صحيحة إطلاقًا ، والكنها أليق النظريات بالاعتبار، أو أنها النظرية التي يقبلها علماء الطبيعة والرياضة على أنها صالحة في تفسير كثير من الظواهر؟ ومن يدري لعلها تعدل في المستقبل . ولم يكن أحد يتصور أن يمزج بين المكان والزمان لاختلاف طبيعتهما ، واكن تبين الآن أن لا تعارض . فالمكان ذو أبعاد ثلاثة الطول والعرض والارتفاع وهذا ماكان معروفا إلى العهدالحديث،ثمالبعد الرابع وهو الزمن الذي قال به اينشتين. وهو بعد بالنسبة للرائى أو المشاهد ، أى أنه نسى بالنسبة إلى زيد وعمرو ، وكل ناظر إلى الكون.

وقد يقول قائل إن المكان أو الزمان نسبى فقط إلى الملاحظ أو المشاهد. ألست تقول: هذا يمين ، وهذا شمال ، فاليمين والشمال نسبيان إليك ، ولا يمكن أن يفهما إلا بالنسبة إلى الملاحظ.

ونحن نعنى هنا بالملاحظ أو المشاهد العقل المدرك للأشياء ، الواعى ما يحيطه ، الشاعر بما يجرى حوله . ولا إدراك بغير وعى أو شعور ، بل قال بعض الفلاسفة إن الشعور هو الإدراك ، وانه هو العقل . وتذهب مثالية كنت إلى أن المكان والزمان في عقولنا أو من عقولنا .

فإذا كان الأم كذلك ، وكان المكان والزمان من المعقولات وليست لهماحقيقة مادية خارجية ، وكانت المعقولات من خصائص المكائنات ذات العقل والشعور ، فلو ثبت وجود المكان والزمان في شيء لا يعقل ولا يشعر ، انتنى رأى كنت ، و بطل مذهب القائلين بكيان المكان والزمان في العقل .

وقد أثبتنا من قبل وجود مكان عام ، وليس خاصا بشخص معين ؛ ومن الأدلة على ذلك أيضا أن العلم الحديث لايستعمل العقل في مشاهدة المكان والزمان ، و إنما يستعمل آلات مسجلة ، وهذه الآلات هي مقاييس مادية لا توصف بالعقل أو الشعور عما يؤيد وجود هذا المكان الزماني أي الوحدة المكونة من الزمان والمكان . ولا عبرة بالقول بأن هذه الآلات من اختراع العقل الإنساني .

## تطور نظرتي المعيدفة

نظرية المعرفة هي المشكلة الرئيسية في الفلسفة وهناك مشاكل أخرى تعالجها الفلسفة كشكلة الألوهية ومشكلة الخير والشر، ولكن مشكلة المعرفة على رأمها جميعا لأنها الفتاح لجميع الآراء. وهي تدور حول هذه الأسئلة: من أين جاءت الأفكار ؟ هل مصدرها التجربة والحواس ، أو إنها موجودة فينا بالفطرة ، ثم تنكشف لنا شيئا فشيئا ؟ وهل يكشف لنا هذه الآراء إله مدبر حكم ؟ وما هي القوانين التي يقوم عليها العقل، ويتألف منها الذهن ؟ كل هذه أسئلة تطرأ على ذهن المفكر الفيلسوف، وقد عالجها الانسان من فجر التاريخ ، وعجب من هذه المعاني التي تدور في الذهن ، وفكر في مصدرها . وقد حملته أجنحة الخيال إلى أن يتوهم أن معاني الخير تهبط إليه من الآلهة ؟ وأن نزعات الشر مصدرها الشيطان، وصور كل ذلك في ثوب من القصص .

#### مذهب الطبيعيين:

إلى أن فكر فلاسفة اليونان تفكيرا بعيدا عن الأساطير و إرجاع الأمور إلى الآلهة، فذهب الطبيعيون الأولون إلى أن الانسان يتركب من جسم ونفس، وميز بعضهم بين النفس والعقل ، ووحد بعضهم بينهما ، ولكنهم أجمعوا جميعا على أن النفس شيء منفصل عن الجسم في حقيقتها ؟ وقالوا إن النفس مادة : فذهب بعضهم إلى أنها الماء ، أو المواء ، أو مزيج من هذه العناصر كما قال أبناد وقليس ، وذهب بعضهم أو النار ، أو الهواء ، أو مزيج من هذه العناصر كما قال أبناد وقليس ، وذهب بعضهم

مثل ديموقر يطس ، إلى أن النفس ذرة لها صفات تختلف عن سائر النرات التى منها تتألف الأجسام الطبيعية . وقد دعاهم إلى هذا القول من أن النفس أو العقل شيء مادى، شبيه بالعناصر التى تتألف منها الأشياء الطبيعية، حاجتهم إلى تفسير المعرفة فنحن نعرف الأشياء الخارجية ، لأن طبيعة العقل مؤلفة من نفس العناصر التى تتألف منها هذه الأشياء . فأو قلت إن هذا الحشب يتركب من الماء ، فأنا أعرفه لأن العقل عندى مؤلف من الماء كذلك ، والشبيه يعرف الشبيه أو أن الشيء يعرف ما يجانسه (١) مؤلف من الماء كذلك ، والشبيه يعرف الشبيه أو أن الشيء يعرف ما يجانسه (١) العقل من المادة أو بالعناصر حتى يتسنى لهم تفسير المعرفة ، لأن الشيء يعرف الشيء من المقل بالمادة أو بالعناصر حتى يتسنى لهم تفسير المعرفة ، لأن الشيء يعرف الشيء من طبيعة مغايرة لطبيعة الأشياء المادية فكيف يتسنى لهذا العقل أن يدرك هذه الأشياء ؟

ومن الواضح أن هذه النظريات المختلفة التي ذهب البه الطبيعيون الأولون والمتأخرون ليست على شيء من الصواب. وقد كفانا أرسطو مؤونة الرد عليهم وتزييف آرائهم، إذ بسط مذاهبهم في صدر كتابه في النفس، ورد عليهم بما فيه الدكفاية، مبينا أن النفس \_ أو العقل لأنه جزء من النفس \_ لا يمكن أن تدكون مادة، ولا يمكن أن تكون منفصلة عن الجسم.

الإنسان مقياس الأشياء:

فإذا كنا مع السوفسطائيين في القرن الحامس قبل الميلاد ، فأننا نجد لأول مرة في تاريخ الفكر آراء تضرب في صميم نظرية المعرفة . وخلاصة نظريتهم ، تلك التي نادى

<sup>(1)</sup> Aristote: Traité de l'âme, trad. Tricot, Paris, 1934, P 25

بها بروتا جوراس ، هى أن الإنسان مقياس الأشياء جميعا . ومعنى ذلك أن كل فرد هو مقياس المعرفة : ما يراه زيد حقا فهوحق ، وما يراه عمرو باطلا فهو باطل . وهم لا يذهبون إلى هذا الرأى فى الأخلاق والسياسة فقط بل فى الأشياء الطبيعية أيضا ؛ بل أكثر من ذلك فى الاحساس: فإذا أحس شخص بأن الجو باردفهو بارد، وإذا أحس آخر بأن نفس الجو دافى فهو دافى . فالفرد مقياس الحق والباطل ، والخطأ والصواب .

وفى محاورة أفلاطون التى تحمل اسم تيتياتس ، جرى الحوار بين هذا الشخص . و بين سقراط حول المعرفة على هذا النحو:

سقراط: . . . أعود فألق السؤال مرة ثانيــة « ما هي المعرفة » ولا تقل إنك لا تعرف . . .

تيتياتس: . . . ان ذلك الذي يعرف ، يدرك بالحس ما يعرف ، وعلى هذا فالمعرفة هي الادراك المحسوس (Perception)

سقراط: لقد أعلنت نفسك على مذهب فى غاية الأهمية فى المعرفة ؟ الواقع أن هذا هو رأى بروتا جوراس ، وقد عبر عنه بنحو آخر . فهو القائل: الإنسان مقياس الأشياء جميعا . . . هل قرأت له ؟

تيتياتس: نعم ، قرأت وأعدت .

سقراط : أليس دو القائل ؛ الأشياء بالنسبة لك هي كما تبدو لك ، وبالنسبة لى كما تبدو لى ، وأنت وأنا إنسان .

تيتياتس: نعم إنه يقول ذلك.

سقراط: لا يجدر بالحكيم أن ينطق باطلا. دعنا نحاول فهمه ؟ هذه رياح تهب فبعضنا يشعر بالبرد ، ولا يشعر البعض الآخر ، وقد يحس أحدنا أن البرد خفيف ، ويحس الآخر أنه شديد .

تيتياتس: هذا صحيح.

سقراط: والآن هل الرياح، إذا نظرنا إليها، لا بالنسبة إلينا، بل فى ذاتها، باردة أوغير باردة ؟ أم هل نقول مع بروتاجوراس ؟ إن الرياح باردة لمن يحسبها كذلك، وغير باردة لمن لا يحس برودتها ؟

ولكن هذه النظرة إلى المعرفة ، فضلا عن أنها سطحية جدا ، فإنها تأخذ بأول درجة من درجات المعرفة الحسية ، وتعتمد عليها الاعتماد كله فى تفسير حقائق الوجود. ولهذا أنعم سقراط النظر فى أصل المعرفة ، وهل الإنسان مقياس الأشياء كما يقول بروتا جوراس؟ وهل الاحساس هو مصدر المعرفة ؟ وهل المعرفة بأسرها جزئية فقط ، أم هناك معرفة كلية مستقلة عما يراه زيد أو عمرو ؟

وقد انتقد سقراط فى الحوار الذى سقناه رأى بروتا جوراس بقوله « إن جميع الأشياء تصبح نسبية ، ولن تستطيع أن تسمى شيئا ما وتصفه بأن يكون كبيراً أو صغيراً ، ثقيلا أو خفيفا ، لأن الكبير يصبح صغيراً ، و يتحول الثقيل خفيفاً » .

#### التعاريف السقراطية:

ثم بدأ ينظر و يبحث: هل توجد معان أخلاقية كلية أم لا ؟ كالشجاعة ، والجبن والعفة ، والاعتدال وما إلى ذلك فاهتدى إلى طريقة بمقتضاها ينظر إلى الأشياء الجزئية ثم يميز مافى هذه الأشياء الجزئية من مشابهات ومشاركات ، فيرتفع منها إلى ما يسميه بالتعريف ، أو الحد الكلى فتصبح الشجاعة مثلاً لها مدلول عام مستقل عن الظروف المختلفة . ولكننا لم نعرف هذه المعانى المختلفة دفعة واحدة ، بل بالنظر أو بالاستقراء أو المشاهدة التي نرتفع فيها من الجزئيات إلى الحقيقة الكلية . ثم بعد أن نهتدى إلى هذه الحقيقة الكلية ، ثم بعد أن نهتدى إلى هذه الحقيقة الكلية . ثم بعد أن نهتدى إلى هذه الحقيقة الكلية ، ثم بعد أن نهتدى إلى هذه الحقيقة الكلية ، ثم بعد أن نهتدى إلى هذه الحقيقة الكلية . ثم بعد أن نهتدى إلى هذه الحقيقة الكلية ، ثم بعد أن نهتدى إلى المقيقة الكلية ، ثم بعد أن نهتدى إلى الحقيقة الكلية ، ثم بعد أن نهتدى إلى الحقيقة الكلية ، نعود من ثانية فنطبقها بالقياس على الأشياء المختلفة . فطريقة

سقراط في الوصول إلى العرفة مزيج من الاستقراء والقياس ، بل هو في الأغلب يعتمد على الاستقراء. الا أن سقراط كان يذهب إلى رأى آخر أخذ به أفلاطون من بعده ذلك أن هذه المعانى السكلية التي نصل إليها ، إنما نصل إليها في داخل العقل ، وكأ ننا نكشفها من باطن النفس. والعول عليه في المعرفة الصحيحة هو تأمل النفس ؛ والنظر إليها، ومعرفتها حتى نستقى من معينها الذي لا ينضب ثمار العرفة. وهكذا كان يفعل سقراط: كان يغيب عن وعيه كلا انصرف إلى تأمل فكرة من الأفكار ، حتى قيل في ذلك إنه كان يسمع هاتفا يحدثه ، أو شيطانا يوسوس إليه ، أو يسمع صوت الآلهة كأنها هي التي تكشف له عن المعرفة . وهذا كله تأويل خاطيء من تلاميذه . والحق في ذلك أنه كان ينعطف على نفسه ليتأمل فكره ، كا يفعل أي مفكر، أما أن سقراط كان يعرف عن طريق الوحى المستمد من الآلهة فهذا بعيد التصديق . وأكبر الظن أنه في هذا التأمل النفساني كان يتعمق في الفكرة ، فيصل إلى الصواب فيها ، أو ما يخيل إليه أنه الصواب .

## المثل الأفلاطونية:

إلا أن أفلاطون فهم نظرية أستاذه فهما من نوع آخر ؟ فاعتبر أولا أن النفس شيء منفصل تمام الانفصال عن الجسم ؟ وأن النفس كانت تعيش قبل اتصالها بالبدن بل إنها اتصلت بالبدن على كره منها. وفي ذلك يقول ابن سينا في قصيدته متتبعاً رأى أفلاطون .

هبطت إليك من المحل الأرفع ورقاء ذات تدلل وتمنع ويذهب أفلاطون إلى أن النفس قبل اتصالها بالبدن كانت تعرف كل شيء ، فلما اتصلت بالبدن نسيته . وحين يدرك الإنسان شيئا فهذا الادراك ينهه إلى ما كأن بعرفه

من قبل في عالم المثل. وهذا تفسير قوله: العلم تذكر والجهل نسيان. فكائن المعرفة عند أَفْلاطُون فطرية وليست مكتسبة؛ وهذا مذهب غريب، فضلا عن أنأرسطو نقده فلن تجد من آزره في الماضي ، أو في الحاضر . حتى أولئك الذين يقولون بأن المعرفة فطرية فانهم يذهبون في تفسير هذا القول مذهبا يخالف ما ذهب إليــة أفلاطون . والواقع أن مذهب أفلاطون ، ولو أنه يبدو لأول وهلة غريبا لا يقبله العقل ، إلا أننا إِذَا نَفَدُنَا مِنْهُ إِلَى الْأَعْمَاقِ ، وجدنا أن فيه شيئا من الصواب. فالمثل الأفلاطونية هي أقرب الأشياء إلى الأشكال الرياضية ، أو إلى الصور العقلية التي تخلو من المادة. فسقراط مثلا عبارة عن جسم له هيئة معينة ، وهيئة سقراط ليست في شكله الذي هو عليه ، بل نقصد منها معنى الانسانية . فإو نظرنا إلى أفراد الانسان لوجـدنا أنهم يختلفون في الصفات العرضية كالطول ، والضخامة ، واللون ، واكنهم جميعا يتفقون فى شيء واحد هو «الإنسان» ذلك المعنى الذي يميز هؤلاء الأفراد جميعا عن سائر الكائنات الأخرى أو الحيوان. وهذا المعنى الانساني هو الذي يقصده أفلاطون بقوله إنه المسال. فهذا المثال الأفلاطوني واحد بالنسبة لجميع أفراد الانسان المحسوسين . ثم هذا المعنى يخاومن المادة؛ فهومن هذه الجهة واحد، لأننا لا نجد إنسانا كليا متعدداً باعتباراً نه معنى واحد، فكا ننا أخرجنا هذه الأشياء المادية عما فها من مادة ، ولم نستبق إلا فكرة الوحدة،أى هذه الفكرة الرياضية . إنما السؤال الذي ينبغي أن نسأله هو: هل هذا المثال أوهذا المعنى الكلى موجود في أذهاننا بالفطرة منذ أن نوجد ، أو أننا نستمده من النظر إلى الأشياء الخارجية . يريد أفلاطون أن يقول إننا بطبيعة وجودنا ، و بطبيعة النفس الانسانية، فينا هذه المثل المجردة، الباقية، الدائمة. فإذا نظرنا إلى الحسوسات، وأفلاطون لا ينكرها ، ولكنه يعتبرها وهمية ظنية ، لأنها نزول وتختني ، فإنما نجد أنها تنطبق على هذه المثل المجردة ، أو هذه الصور الرياضية الموجودة في طبيعة عقولنا .

و يجبأن نذكر بهذا الصدد أن تفسير أفلاطون الرياضي للـكون، ولو أن العالم لم يأخذ به حول ألفين من السنين، لأنه أخذ بمذهب أرسطو، الا أن العالم في العصر الحاضر عاد إلى التفسير الرياضي للـكون: وما قوانين الطبيعة التي يذكرونها، كالجاذبية أو تمدد الأجسام، الا معادلات جبرية تفرض فرضا على الأشياء الطبيعية. ولكن هلهذه القوانين الرياضية موجودة في عقولنا بالفطرة ؟ أم نستمدها ونكتسها من العالم الخارجي ؟

## منطق أرسطو:

وهذا نجد أن أرسطو بذهب مذهبا مناقضا على خط مستقيم لمذهب أفلطون . ومذهب أرسطو هو أن أساس المعرفة الإنسانية هو النظر إلى المحسوسات ، أى أننا نستمد المعرفة من العالم الخارجي ، وليست المعرفة فطرية في النفس. هذا المذهب يتلاءم مع جملة ما ذهب إليه أرسطو في تفسير الكون بأسره . وعلى حين أن أفلاطون ينظر إلى العالم نظراً رياضيا بحتا، ويغفل مافي الأشياء الطبيعية من مادة ، ولا يحفل بهذه المادة نجد أن أرسطو يقيم للمادة وزنا ، وينظر إلى الأشياء الطبيعية ، ويعترف بها ، ولا يضرب ضعما فيها من مادة محسوسة وهو لذلك يفسر الأشياء الطبيعية بأنها تتركب من مادة ؟ ثم إلى جانب هذه المادة الهيئة التي تكون علمها . فلا مادة بغير صورة .

والواقع أن الصورة التي أضافها أرسطو إلى المادة ، هي نفسها مثال أفلاطون . فلو رجعنا إلى تفسير معرفة سقراط أو زيد أو عمرو ، نجد أرسطو يقول : إننا نعرف هذا الشخص أو ذاك بالنظر المحسوس . ثم نجد مشاركات في صفات معينة بين هذا الشخص وغيره من الأشخاص ؟ فنستخلص من ذلك بالتجريد أن هناك صورة واحدة عامة جميع أفراد البشر، هي التي نسميها الانسان . فكائن أرسطو وصل إلى معني الانسان

وهو المثال الأفلاطونى ، ولكن بطريق النظر إلى الأشياء الجزئية . هذا هو طريق الاستقراء الذى نعتمد فيه على الأشياء الجزئية ، وعلى النظر الخارجي إلى المحسوسات ثم نرتق من هذه المحسوسات إلى الأشياء الكلية ، أو إلى المعانى العامة حتى إذا وصلنا إلى هذه المعانى العامة الكلية استخلصنا منها بطريق آخر هو طريق القياس ، النتائج التي نريدها . ومن أمثلة القياس التي يضربونها . إن كل إنسان فان ، وسقراط إنسان ، إذن سقراط فان .

فكائن أرسطو يعتمد في المعرفة على طريقين: الأول طريق الاستقراء الذي يوصل إلى نتائج عامة ، ثم طريق القياس الذي ينزل من المقدمات العامة إلى النتائج الجزئية ولكن المتأخرين عن أرسطو أغفاوا طريق الاستقراء ، واعتمدوا فقط على طريق القياس . حقا إن نتيجة القياس توصل إلى نتائج يقينية ، ولكن هذا الطريق لاينفع إلا إذا كانت المقدمات معروفة لدينا ، فكيف اكتسبنا هذه المقدمات ؟ واقتضى الاعتاد على طريق القياس أن ينظر الفلاسفة في مبادئ العقل التي عقتضاها نقيم هذه الأقيسة ونتوصل منها إلى مانريد من نتائج ، فقالوا : بأن العقل أو الفكر يتركب من عدة مبادىء على رأسها مبدأ عدم التناقض ، ومبدأ الهوية، ومبدأ الثالث المرفوع ،

ولـكن أرسطولم يقف عند هذا الحد من المعرفة لأنه طبقاً لمذهبه العام يرمى إلى الكشف عن العلة الأولى للأشياء . وهذا أمر عسير : هل نعرف ظواهر الأشياء ، نعرف بواطنها ؟ والمحدثون مجمعون على أننا لانستطيع أن ننفذ إلى بواطن الأشياء ، ولا نعرف منها إلا ظواهرها . أما أرسطو فكان بزع كم غير هذا الزعم لأنه أراد الوصول إلى الحقائق الباطنة . والحقائق عنده هي معرفة علة الأشياء المادية ، والصورية ، والفاعلية ، والغائية . والعدم الحديث يصرف النظر عن البحث في العلة الغائية لأنسا لا يمكن أن نعرف غاية الأشياء الطبيعية .

#### الابيقورية والرواقية:

أما المدرستان المتأخرتان عن أرسطو واللتان كان لهما شـــأن كبير في الفلسفة الابيقور ية والروافية، فإنهما يتفقان في أن المعرفة ليست فطرية بأى شكل من الأشكال. وهذا يتلاءم مع مذهبهما المادى في تفسير الكون. فالأبيقور يون يذهبون إلى أن الحواس هي أساس المعرفة، وهي الأساس الوحيد.

ويضيف أبيقور إلى الإحساسات ، أو المدركات الحسية ، انفعال المرء باللذة والألم ، وها أساس فلسفته ، ثم يكون المرء مما يشعر به من لذات وآلام ، وما يدركه عن طريق الحواس، المعانى الكلية كا نسان وحيوان ، التي تيسر للعقل فيا بعد مايريد من استدلال .

واعتماد الرواقيين في المعرفة على الحواس، وعندهم أن أخطاء الحس نوع من الحداع يمكن اجتنابه مع يقظة الذهن.

ولما سمع الملك بطليموس بمذهبهم في المعرفة أراد أن يختبر أحد فلاسفتهم اختباراً عمليا ، فدعا إليه أحد تلامذة زينون الرواقى ، وقدم إليه مع الطعام رمانة من الشمع ، فأخذ الفيلسوف يقضمها والملك يضحك منه . وعندئذ تكلم الفيلسوف قائلا : «لم أشعر في نفسى باليقين من أن هذه الرمانة صحيحة ، غير أنه بدا لى أن مائدة الملك لا يمكن أن تقدم شيئاً زائفاً » . وهو في ذلك يشير إلى مذهب الروافيين الذي يميز في مدركات الحواس بين ما يعرف عن يقين، وما يعرف عن ظن .

وقد أخذ كثير من الفلاسفة في القرون الوسطى بهذا الرأى فقالوا أن الطفل يولد وعقله كالصفحة البيضاء لم ينقش فيها شيء، وتنفذ إليه المعرفة شيئاً فشيئاً بطريق الحس. وهذا المذهب يناقض على خط مستقيم مذهب أفلاطون ، لأنه ينفي القول بالفطرة نفياً تاماً. ومن تشبهات الرواقيين أيضا أن النفس كقطعة الشمع ليس فيها شيء، وكلا

اكتسب الانسان خبرة وعلما من الأشياء الحارجية نقشت هذه المعرفة على هذا الشمع ولهذا السبب ، أى لوجود هاتين النظريتين المتعارضتين فى تاريخ الفلسفة ، اضطر الفلاسفة فى القرون الوسطى إلى التوفيق بينهما . ولماكان أغلبهم من غير المفكرين المستقلين تمام الاستقلال ، فقد مزجوا بين الرأيين ، وبذلك لا نكاد نقرأ كتابا فى تاريخ الفلسفة ، مثل ابن مكسوية حتى تجده يبسط هذين المذهبين . فنجده يقول النفس كالصفحة البيضاء لم ينقش فيها شىء ، وتجده يقول فى موضع آخر إن النفس عالمة بالفطرة، ومرجع هذا هو وجود هذين الرأيين ، وحيرتهم فى التوفيق بينهما .

وقد نظر الرواتيون من جهة أخرى إلى النطق اليونانى ، و بخاصة إلى منطق أرسطو ، واعتماده على القياس ، وفكروا فى أم المقدمات التى يتألف منها ، وهى التى تثمر النتيجة ، هذه المقدمات ، على الأقل إحدى المقدمتين ، قضايا عامة كلية ، فكيف السبيل إلى إثباتها ؟ يذهب الرواقيون إلى وجود مبادى ، عامة واضحة بنفسها ، تقبلها جميع العقول ، ولا تحتاج إلى برهان . و يذهب إقليدس الرياضي إلى مثل هذا الرأى فيضع مبادى ، بديهية فطرية أساساً للبراهين الهندسية ، ولقد سرت هذه النظرية خلال القرون الوسطى ؛ بل أخذ بها ديكارت فى العصر الحديث فى قوله بالأفكار الجلية الواضحة .

## تأثير الدىن :

إلا أن عاملا جديداً ظهر في المعرفة وكان له أثر شديد هو ظهور الأديان الساوية ومحاولة تفسيركل شيء بأمرالله . وكان لذلك أثره في المعرفة مما سنتكلم عليه بالنفصيل فيا بعد . فنجد أن بعض الفلاسفة المسيحيين والمسلمين جعلوا المعرفة فيضاً من العلم الإلسهى ، أو قبساً من نور الله .

ونضرب على سبيل المثال مايقوله القاضي عبد الرحمن الإيجي في المعرفة .

« واحتجوا بأن الضرورن يمتنع خاو النفس عنه ، وما من علم إلا والنفس خالية عنه في مبدأ الفطرة ، ثم يحصل بالتدريج بحسب مايتفق من الشروط . والجواب : إن الضروري قد تخاو عنه النفس ، أما عند من يوقفه على شرط أو استعداد فيفقده . وأما عندنا فإنه قد لا يخلقه الله تعالى حينا ، ثم يخلقه فيه بلا قدرة أو نظر (١) » فانظر كيف جعل الله قادراً على خلق العلم في النفس بلا قدرة أو نظر ، لأن الله قادر على كل شيء .

#### الكليات:

وقبل أن نفصل آراء الفلاسفة في القرون الوسطى عن المعرفة نقول: إن هناك مسألة شغلت الأذهان خصوصا في المنطق ، واشتهر بها المشتغلون بالفلسفة عموما هي مسألة السكليات . هلى السكليات لها وجود حقيق خارجي أم أنها مكتسبة من النفس؟ والسكليات كا هو معروف إلى جانب أنها الجنس والنوع والفصل والخاصة والعرض العام ، لاينبغي أن تؤخذ على هذا المعني الاصطلاحي في المنطق و إنما نأخذها على معني أوسع أي المعاني السكلية : والمعاني السكلية لاتخرج عن أن تكون إحدى هذه السكليات أوسع أي المعاني السكلية ، والمعاني السكليات لأنه نوع ، وتحت هذا النوع السكلي بوجدز يد وعمرو وأفراد الإنسانية ، فهل إنسان هذا المعني السكلي له وجود حقيق خارج العقل أو أننا اكتسبنا هذا المعني من النظر إلى فلان وفلان ، ثم بعد هذا النظر والمساهدة و بعد أن وصلنا إلى صفات عامة ، خلعنا على هذه الصفات العامة لفظا يعبر عن هذه الصفات ، وسمينا هذا اللفظ إنسان ؟ ومن هنا نجد أن الفلاسفة في القرون الوسطى انقسهم قسمين :

الأول يقول إن هذه السكليات لها وجود حقيق خارج العقل: أي أن إنسان هذا

<sup>(</sup>١) المواقف ص ١٤.

المعنى الكلى له وجود حقيق خارج العقل ، وهؤلاء يعرفون باسم الحقيقيين . والفريق الثانى يقول بأن هذه الكليات لاوجود لها خارج العقل ، وأننا وصلنا إليها بالاستقراء والمشاهدة والنظر إلى الأفراد الجزئية حتى تكونت عندنا المعانى الكلية ، وهؤلاء يعرفون باسم الاسميين ، ونستطيع بسهولة أن نوازن بين رأى الفريق الأول القائلين بأن الكليات لها وجود حقيق ، و بين رأى أفلاطون الذن كان يعتقد في وجود المثل، وأن لها وجوداً حقيقيا منه تستمد النفس الانسانية معرفتها .

## القديس أوغسطين :

نتكام بعد هذا بالتفصيل عن رأى بعض الفلاسفة فى مسأله المعرفة . وأبرز هؤلاء فى الغرب القديس أوغسطين ولد سنة ٣٥٤ م ، وتوفى سنة ٣٧٤ م وقد نشأ فى مدينة من أعمال الجزائر، وكان أبوه وثنياً ، وأمه مسيحية .

افتتح مدرسة في قرطاجنه ثم توجه إلى روما حيث افتتح مدرسة أخرى . وله أثر عظيم في المسيحية . ورأيه في المعرفة أنها نتلائم مع الدين ، وأن هناك طريقين المعرفة: طريق الحواس الذي نعرف به الأشياء المألوفة ، وهو الطريق الذي يعنينا في الحياة ؛ وطريق آخر يوصلنا إلى الحقائق الأولى وهي تلك الحقائق الدينية التي لايمكن أن تستفاد من الحواس . وهي عنده حقائق ثلاث : الله ، والنفس ، والملائكة . فهذه الأمور التي نسميا الإدراكات المعنوية تعرف بطريق الوحي أو الالهام ؛ كأن النور الآلي يضيء نفس كل إنسان يوجد في هذا العالم ، فكأن مصدر المعرفة الآلي هو الذي يضيء نفس كل إنسان يوجد في هذا العالم ، فكأن مصدر المعرفة عنده ، هذه المعرفة اليقينية الحقة ، هو الله عن طريق الوحي، أو الالهام ، أو الفنيض . إلى جانبذلك كان يعتقد في وجود الحقائق خارجة عن أنفسنا، وأن لها وجود آمستقلا . وهذه الحقائق على أنواع : منها القوانين المنطقية ، فهذه أمور يقينية مستقله عنا وكذلك الحقائق الرياضية ، و يذهب أبعد من ذلك فيجد أن الحقائق الفلسفية والحلقية .

لها أيضا هذا الوجود الخارجي الحقيقي فمن الحقائق الحلقية مثلا طلب السعادة. وهذا كله مرجعه إلى الإيمان بوجود الله ، و بأن الله هو مصدر المعرفة .

ولكن الفلسفة المسيحية التي أخذت برأى القديس أوغسطين زمنا طويلا لم تقف عند هذا الحد الذي يعتمد على الدين من ناحية ، وعلى أفلاطون وأفلوطين من ناحية أخرى ، ذلك أن فلسفة أرسطو نفذت إلى أورو باعن طريق شارحه الأكبر ابن رشد ، في القرن الثاني عشر الميلادي ، فكان لها أثر عظم في توجيه التفكير ، وفي نظرية المعرفة ، وفي العلاقة بنها و بين الدين .

ونحن نعلم أن فلسفة أرسطو بناء عظم ، محكم الأجزاء ، لايسهل علىالفلاسفة نقده أو نقضه . ونحن نعلم أيضا أن أرسطو مجد العقل الانساني ، وأقام المعرفة كلها على أساس من بنائه . وهو صاحب المنطق ، وصاحب القياس ؟ ورأيه لايتلامم كل الملاءمة مع الدس ، لأنه يجعل الله في ناحية ، والعالم في ناحية أخرى . و يجعل العالم قدعا بقدم الله ، والصلة الوحيدة بينهما هي أن الله محرك لهذا العالم ؛ ولكنه لا يحركه قصدا، بل العالم هو الذي يتحرك إليه شوقا . لهذا السبب اجتهد رجال الدى في القرون الوسطى ، سواء أكانوا من المسيحيين أم من المسلمين ، في أن يوفقوا بين آراءأر سطو والدُّن بقولهم: إن هناك طريقين للمعرفه طريق العقل والبرهان ، وطريق الوحى والاممان . فأصل المعرفة الانسانية موجود فى الحواس ، والعقل قادر على انتزاعها من المحسوسات . ونصل بطريق الوحى إلى معرفة المسائل الأساسية في الدين كخاود النفس ووجود الله . أما العالم الاسلامي فإذا كان يشبه التفكير المسيحي في مسائل كثيرة نوهنا عنها كمسألة الكليات، ومسألة التوفيق بين الحكمة والشبريعة ، ومسألة التصوف وما فيه من معرفة تستفاد عن طريق الالهام، فيفترق عن التفكير المسيحي بمسائل تنصل بطبيعة الاسلام ، منها ظهور مذهب أهل السنة أو أهل الجماعة.

### المعرفة عند أهل السنة :

وهو مذهب يختلف عن مذهب التكلمين وعن مذهب الأشاعرة، لأن الأشاعرة من المتكلمين . ولهذا السبب يجب أن نأخذ في بالنا دائمًا أن هناك في الاسلام مذهبا خاصا يعرف بمذهب أهل السنة ، وأصحاب الحديث ، ولا ينبغي ان نخلط بينه و بين الأشاءرة كما يفعل الـكثيرون . فما هو مذهب أهل السنة أو أصحاب الحديث ، وما طريقهم في المعرفة ؟ أما مذهب أهل السنة فإنهم يعتمدون أولا على السكتاب ، أي على القرآن ؟ ثم على الأحاديث المبينة للـكتاب . واعتمادهم على الجديث اعتماد عظم ، ولذلك يقولون يجب على المسلم الانباع، ونكره فيه الابتداع ، أى الخروج على ما جاء في القرآن والحديث ، ولا نعنى بذلك الخروج السافر لأن صاحبه كافر ، و إنما نعنى تأويل ما جاء في الكتاب ثم عدم الأخذ بالسنة النبوية، بمعنى أن يأخذ المسلم بعقله وفكره واجتهاده فيحاول أن يؤول الحديث كما يحاول أن يؤول نصوص القرآن، وهذا ما يسمى بالابتداع. وهذا المذهب الذي جرى عليه الجمهور يقدم الكتاب، ثم السنة، ثم إجماع الفقهاء أو الصحابة في عصرمن العصور في مسألة من السائل. هذا المذهب يقضي على الإنسان المسلم بالتقليد وعدمالتفكير، على الأقل بالنسبة للجمهور، و يجعل المعرفة موجودة وجودا خارجيا مستقلا لأن المعرفة، والذي مهمهم منها المعرفة الدينية، مدونة في نصوص القرآن، والأحاديث النبوية ، و إجماع المسلمين . إذن فما هو السبيل إلى تحصيل المعرفة، و إلى تحصيل أهم جزء من أجزاء المعرفة ، وهو معرفة الحق سبحانه وما يتعلق به ، وما أم به ، ونهى عنه ؟.الطريق إلى ذلك هو « الحفظ » فينبغى أو يكفى أن تحفظ الفرآن ، ثم تحفظ الحديث ، حتى تتفقه كما يتفقه رجال الدين ؛ و إذا لم تستطع فعليك أن تسأل فقيها من

الفقهاء . ولذلك قالوا إن طريق الاجتهاد بعد ظهور أصحاب المذاهب الأربعة مالك ، وأبو حنيفة ، والشافعي ، وأحمد بن حنبل قد أغلق ، والناس من بعدهم مقلدون . ولهـذا السبب هاجم أهل السنـة وأصحاب الحديث كل ما خرج عما جاء في الـكتاب والسنة والصدر الأول من الاسلام . فالمنطق علم من العلوم من اشتغل به فقد كفر، لأن النبي لم يشتغل بالمنطق ، وكذلك الصحابة . وكذلك الفلسفة وكل شي جديد .

وهـذا لا يعنى أن أصحـاب الحديث لايقرون الحواس ، وأنها مصدر من مصادر المعرفة ، بل يعدون أن المعرفة الحسية هى معرفة خاصة بالحياة اليومية المألوفة. والفرق بين أصحاب الحديث وأوغسطين هو أن أوغسطين ومن تابعه يأخذون المعرفة بالالهام عن الله، كأن هذه المعرفة شى خنى ياوح للرء إذا صفت نفسه ، واتصلت بالحالق . أما أصحاب الحديث فلا يأخذون المعرفة بالالهام ، ولا تهبط عليهم بالوحى ، لأنها موجودة ظاهرة لكل من أراد أن يطلع عليها فى الكتاب أو السنة .

قال البخارى . باب . العلم قبل الفول والعمل ، لقول الله تعالى « فاعلم أنه لا إله إلا الله » فبدأ بالعلم ، وأن العلماء هم ورثة الأنبياء ورثوا العلم ، من أخذه أخذ بحظ وافر ، ومن سلك طريقا يطلب به علما سهل الله له طريقا إلى الجنة وقال جل ذكره « إنما يخشى الله من عباده العلماء » وقال «وما يعقلها إلا العالمون وقالوا لوكنا نسمع أو نعقل ماكنا في أصحاب السعير » وقال «هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون» وقال النبي صلى الله عليه وسلم : من يرد الله به خيرا يفهمه . و إنما العلم بالتعلم . وقال ابن عباس : كونوا ربانيين حكماء فقهاء . و يقال الرباني الذي يربى الناس بصغار العلم قبل كباره .

قال الـكرمانى فى شرحه على البخارى ، إنما العلم بالتعـلم ، وفى بعضها بالتعليم ، أى ليس العلم المعتبر إلا المأخوذ من الأنبياء وورثتهم على سبيل التعـلم والتعليم . فيفهم منه

أن العلم لا يطلق إلا على علم الشريعة . ولهذا لو أوصى رجل للعلماء لا يعرف إلا على أصحاب الحديث والتفسير والفقه .

وقال على بن أبى طالب رضى الله عنه ، يا كميل بن زياد ، إن هذه القلوب أوعية فخيرها أوعاها . فاحفظ عنى ما أقول لك :

الناس ثلاثة ؟ فعالم ربانى ، ومتعلم على سبيل النجاة ، وهميج رعاع ، أنباع كل ناعق يميلون مع كل ركن وثيق. يا كميل ؟ العلم عيد من المال ، العلم يحرسك وأنت تحرس المال. . . . هلك خزان الأموال وهم أحياء والعلماء باقون ما بتى الدهر.

وكلام الإمام على بن أبى طالب يؤيد ما نذهب إليه فى نظرية المعرفة ، فهو يجعل معرفة الله على رأس كل معرفة ، و يطعن فى المقلدين . وقد فسر ابن أبى الحديد فى شرحه لهج البلاغة العلم المقصود بالعلوم الدينية وسبيلها الشرع كا يذهب أهل السنة .

#### المتصوفة:

ثم نجد بعد ذلك عدة فرق لها آراء مختلفة في المعرفة هي المعتزلة والأشاعرة والمتصوفة والفلاسفة ، ولكل فريق من هؤلاء مذهب في المعرفة يتلاءم مع جملة مذهبه . أما طريق المتصوفة في المعرفة فيتلاءم مع مذهبهم، وهو التصوف. والراجيح أن الصفاء صفاء النفس لتصل بذلك إلى معرفة الله . وطريقهم هذا يختلف عام الاختلاف عن طريقة المتسكلمين أوالفلاسفة ، لأن كايهما يعتمد على العقل أما المتصوفة فيسلكون طريق الدوق أو القلب . أى أنهم سموا الحاسة التي توصلهم إلى المعرفة الدوق ؛ وجعلوا محاها القلب مجازا ، لا يقصدون بالقلب القطعة من اللحم ، ولكن باطن النفس . والمتصوفة

أقسام فمنهم من ينظر إلى المشكلة المكونية في إدراك معرفة الحالق ومعرفة العالم ، نظرة عليا تعتمد على تفكير عميق، فقسموا المعرفة قسمين والعلم علمين: علم أدنى نستطيع أن نعرفه بالحواس و بالاطلاع والتعلم ، وعلم يسميه الغزالى العلم اللدنى تفسيراً للآية المشهورة « وآنيناه من لدنا علما » . هذا النوع الثانى من العلم أو المعرفة هو الذى يعنينا الآن كيف يتم ؟ وكيف يحصل ؟ هو نوع من الفتوحات الربانية كأنه فيض إلهى يختص به الله بعض العباد الذين يمتازون بالتقوى والصلاح والتصوف . أى من يسلك طريق النصوف الذى يصوره المنصوفة ينتهى به الأمم إلى هذا النوع الأخير من المعرفة . وهم لا يؤكدون حصوله لأنه ليس بأيديهم ، بل هو من عند الله . والغزالى يرتب هذا العلم الأدنى أى أنه لا بد أن يحصل المرء في بدء حياته العلوم المختلفة . ولكن فريقا آخر من المتصوفة زعم أنه يكنى أن يصفى الانسان نفسه ، و يسلك طريق المقلمات المذكورة عندهم كالزهد والعبادة ، حتى إذا صفت نفسه هبط عليه هذا العلم .

#### المتكلمون:

أما المنكلمون فأنهم رجعوا إلى العقل ، لا على المعنى الذي كان يقصده الفلاسفة ، الذين يجعلون طريق العقل هو المنطق ، بل على طريقهم هم أى النظر إلى المسانى و إلى الأشياء ، فما استحسنه العقل كان حسنا وما استقبحه العقل كان قبيحا . وهذه هى نظرية المعتزلة المشهورة بنظرية الحسن والقبح العقليين، ولذلك قالوا ان الله حين أمر في كتابه بما أمر ونهى عما نهى، كان ذلك طبقا لما يستحسنه العقل ويستقبحه ويقولون أيضا إن مرجع الناس قبل الشرائع هو العقل و بهذا المعن نظروا إلى الدولكن اعتمادا على مبدء أوأساس هو القرآن؛ وهذا هو الفرق بينهم و بين الفلاسفة: فالفلاسفة

لا يعتمدون على شيء من الكتاب، و إنما برجعون إلى العقل فقط أما المتكامون فإنهم يتخذون القرآن أساسا ثم يفسرونه بالعقل ، وقد يشتطون في تأويل ما جاء فيه ولكن اعتمادهم على القرآن . والفريق الثاني من المتكلمين هم الأشاعرة وهؤلاء يعتمدون على العقل؛ ومن أقوالهم معرفة الله بالعقل تحصل و بالسمع تجب. إذا كان المعتزلة أوجبوا على الله العدل، وأوجبوا عليه أن يكافئ المحسن وأن يعاقب المسيء طبقا للوعد والوعيد، فأن الأشاعرة نزهوا الله عن هــذا الالزام والوجوب فقالوا الله يثيب الحسن بفيض فضله و يعاقب المسيء بمحض عدله . فإذا شئنا أن نرتب هذه المذاهب الثلاثة نجد أن أهل السنة يعتمدون على الكتاب والسنة ، ويتقيدون بهما تقيدا حرفياً ، ولا يحاولون النظر إلى ماهية أبعد من هذابل حرموا الجدل في المسائل الإلهية لأنه قد ينتهى إلى النفكير؛ والمعتزلة يجعلون طريقهم إلى المعرفة الكتابوا كنهم يؤولونه بالعقل إلى أوسع مدى، ولذلك قيل عن المعتزلة إنهم أحرار المفكرين في الإسلام. والأشاعرة يعتمدون أيضا على الكتاب ولكنهم يجعلون العقل في مرتبه تالية للشرع ولا يمنعون التعمقأو الجدل في المسائل الألهية وما يدور حولها ، كما يحاول أهل السنة. و يكنى أن نعلم أن للأشعرى كـتابا اسمه« استحسان الحوض فى علم الـكلام »

#### الفلاسفة:

ونخلص إلى الفريق الأخير وهم الفلاسفة ، وهؤلاء طريقهم مخالف تماما للسابقين من المسلمين، فهم يعتمدون على العقل فقط ولا يجعلون القرآن مبدءاً يعتمدون عليه، كما أنهم فصلوا المعرفة قسمين: قسم يدرك بالعقل ويسمى الحكمة، وقسم يدرك عن طريق النصوص كالقرآن والسنة ويسمى الشريعة. فلما أراد المسلمون تكفير الفلاسفة وهاجموهم اضطر الفلاسفة إلى الدفاع عن أنفسهم، وألف ابن رشد كتابه فصل المقال

فهابين الحكمة والشريعة من الاتصال . فالطريق العقلى الذي سلكه الفلاسفة هو الرأى الذي نقل عن أرسطو ؟ ولهم في ذلك مباحث كثيرة أضافت الشيء الكثير إلى هذا العلم، واكن أكبر اعتمادهم في المنطق كان على القياس لأنه هو الموصل إلى اليقين.وعلى أى أساس يعتمد القياس، وكيف تصل من هذا القياس إلى النتائج الستمدة منه؟هذه مسائل تعد من صمم نظرية المعرفة. القياسيقوم على مقدمات، وصحة المقدمات تثبت إذا كانت بديهية، وهنا انصرف البحث إلى هذه البديهيات كالكل أكبر من الجزء، والأشياء المساوية لشيء واحد متساوية، هل هذه البديهيات يعرفها الانسان بالفطرة لأنها من طبيعة العقل أو يكتسها بالتجربة ؟ و إذا كان العقل قائما على هذا البدمهيات ويستطيع بالقياس أن يرتب المقدمات ليصل منها إلى النتائج، فكاأن الإنسان يستطيع أن يصل بنفسه وتفكيره إلى معرفة كل شيء وليست به حاجة إلى الله . ثم نظروا في العقل ما هو ومن أى شيء يتركب ، وكيف تصل إلينا المعانى المختلفة؛ وأغلب الفلاسفة اعتمدوا على نظرية أرسطو في العقل التي قال فها بأن العقل نوعان منفعل وفعال: فالعقل المنفعل هو الذي يدرك المعقولات التي يجردها عن المحسوسات كإدراكه أن هناك لونا هو اللون الأحمر بعد النظر إلى عدة أشياء محسوسة فها هذا اللون.أما العقلالفعال فمنزلته عند أرسطو أنه هو الذي يخرج العقل المنفعل من القوة إلى الفعل لأن كلشيء عند أرسطو بخرج من القوة إلى الفعل ، يحتاج إلى محرك ، أو إلى فاعل . فالعقل الفعال هو الذي يحرك العقل المنفعل حتى يصل به إلى هذه المعقولات. وقال أرسطو إن العقل الفعال مفارق ، أي مفارق للبدن ، خاله . ولم يزد أرسطو عني هذه الجملة ، وهي أن العقل الفعال مفارق: وعلى هذا الأساس أي على أساس هذه العبارة الوحيدة، اعتمد المفسرون والفلاسفة ومنهم فلاسفة المسلمين، وفسروها تفسيرا واسعا يلائم الدين فقالوا بأن العقل الفعال ، وهو أسمى جزء في العقل الانساني ، يفارق فيتصل بالعقل

الإلهى ، ومنه يستمد المعرفة . وهذه هي نظريتهم المشهورة بنظرية اتصال العقل الفعال بالعقل الكلي.

#### نظرية المعرفة في عصر النهضة

اهتم جاليليو بالعلم الطبيعى فوجد أن الاعتهادعلى أقاو يل وأرسطو في هذا العلم لا قيمة لها ، و إنما يكتسب العلم الطبيعى بطريق المشاهدة . فطريق المعرفة الحواس على أن تصحبه آلات تضبط التجارب . وهذا الطريق هو الذي اعتمد عليه العلم الحديث ، فجعل سبيل المعرفة العلمية الاستناد إلى المشاهدة الخارجية . فنحن إذن نكتسب المعرفة من الخارج .

وعلى هذا الأساس أقام بيكون فلسفته ومذهبه. فهو الذي بين الأسباب الني يقع فيها العقل البشرى في الخطأ ، ثم بين بعد ذلك أن المعرفة لا بد أن تستند إلى مشاهدات واسعة جدا في الطبيعة ، تصحبها التجارب ، حتى نصل إلى معرفة القوانين الطبيعية .

ولكن إلى جانب هذه النزعة العامية التى ابتدأ بها جاليليو وتابعه بيكون والتي تجعل أساس المعرفة المشاهدة والتجارب، نجد مدرسة أخرى تناقض هذه النزعة تمام التناقض، على رأس هذه المدرسة ديكارت فيلسوت القرن السابع عشر الذي كانعقليا يسلك إلى المعرفة سبيلا يختلف عن سبيل هؤلاء العاماء، وهو سبيل لا بد أن يا خذ به كل من بريد أن يقيم فلسفة عقلية أوروحية ، إذا اعتبرنا أن العالم لبس ماديا فحسب، فعند ديكارت أن العالم نوعان ماذة وفكر، جوهرها مختلف كل الاختلاف، والطريق فعند ديكارت أن العالم نوعان ماذة وفكر، جوهرها مختلف كل الاختلاف، والطريق النجارب لأن المشاهدة والمنجر بة قد توصلنا إلى معرفة الأشياء المادية ، والعالم المادي لا نستطيع

أن نعرفه معرفة يقينية . أما الذي نستطيع أن نعرفه معرفة يقينية ، وأن نتأكد منه ، بعد أن نفكر فى كل شيء ، فحقيقة واحدة هي حقيقة فكرية عقلية . وأول حقيقة من الحقائق التي استطاع ديكارت أن يعرفها ، وأن يؤمن بها ، هي معرفة نفسه لا جسمه.وذلك تفسير قوله أنا أفكر اذن أنا موجود . وقد أبصر ديكارت هذه الحقيقة بما سهاه الحدس ، ثم انتقل ديكارت من اثبات وجود نفسه إلى اثبات وجود الله بعدة براهين أهمها برهان الكمال،أى أننا نشعر في أنفسنا بالنقص ونتصور الكمال، وحيث أننا نتصور الكمال فالكمال موجود، فلسنا نحن بكاملين لأننانشعر بهذا النقص،أماهذا الكامل الموجود فهو الله . والذي مهمنا في ديكارت أنه جعل المعرفة تقوم علىمقدمات مدمهية أشبه بالبدميات الرياضية بل هي البدمهيات الرياضية ، لأن طريق ديكارت في المعرفة طريق رياضي بحت و براهينه براهين رياضية ، لأنها أوثق البراهين؛ وكان ديكارت يعتقد أن هذه البديميات موجودة بالفطرة في أنفسنا ، ونستطيع أن نعرفها بالنظر إلى أنفسنا بطريق الحدس . ومن هنا قامت المدرسة الديكارتية على أساس وجود بعض أنواع من المعرفة فطرية في النفس.

## المدرسة الإنجليزية:

وهذا هو السبب في أن طائفة أخرى من الفلاسفة وهم أصحاب المدرسة الإنجليزية لوك ، وهو بز ، و بركلي ، وهيوم نهضوا جميعا ينظرون في جوهر العقل، وهل كا يقول ديكارت فيه معارف فطرية ؟ وكيف نكتسب المعرفة ؟ و بذلك تعد هذه المدرسة أول من نظر إلى العقل البشرى ، وحلله تحليلا دقيقا . ووضعوا الأفكار الموجودة في عقولنا تحت المشرحة ففتحوا بذلك آفاقا جديدة في الفلسفة ؟ وفي نظرية المعرفة بوجه خاص وهي النظرية الجوهرية في الفلسفة اليوم . و يكني أن نعرف أن كنت الفيلسوف هو

الذى قال عن هيوم إنه هوالذى أيقظه من سبات الاعتقادات. ونحب أن نبسط آراءهم بعض الشيء ، فهم جميعا ينكرون إنكارا ناما أن المعرفة فطرية . وعندهمأن الأفكار التي تصل إلى الذهن إعانصل عن طريق الحواس ثم تتجمع هذه الاحساسات، وتستحيل أفكارا ، وتصاغ هذه الأفكار صياغة جديدة داخل العقل. ومن أقوال لوك « لاشيء في العقل لم يكن قبل ذلك في الحساسات ، وبذلك يصبح مصدر المعرفة عنده الاحساسات .

أما بركلى فرأيه أغرب ، وأكثر عمقا ، فهو ينكر المادة إنكارا تاما ، ولذلك فهو على رأس الفلسفة المثالية . فنحن حين ندرك في عقولنا معنى من المعانى مستمدا من الأشياء الحارجية المادية ، فنحن إنما ندرك عقولنا ولا وجود للمادة إلا في العقل . أما العالم المادى فموجود ، لأنه موجود في العقل الإلهى . فإذا عرفنا أن بركلى من رجال الدين فأنه يرتب على ذلك أن عقولنا أيضا نفحة من العقل الإلهى ، وعن هذا الطريق نعرف الأشياء الخارجية ،

أما هيوم فإنه نظر إلى طبيعة العقل و إلى طبيعة الأفكار الموجودة فى العقل، فوجد أن الفلاسفة يقولون بأن من مبادىء العقل ما نسميه السببية أى اتصال الأسباب بالمسبباب وهومبدأ من المبادىء العقلية، وعلى أساسه تقوم العلوم المختلفة. إلا أن هيوم قال بأن اتصال السبب بالمسبب ليس اتصالا ضروريا ، أو ناشئا من العقل ، بل هو اتصال نشأ عن العادة : فقد ألفنا باستمرار أن نرى أشياء تسبق أشياء فنقول عن السابق إنه سبب، وعن اللاحق نتيجة . هذه هى الانتقادات التى وجهها هيوم فى عمق إلى طبيعة العقل وما فيه من أفكار ومبادىء كانت أساسا للفلسفة النقدية ، وكانت أساسا لفلسفة كنت فلسفة نقدية كا نعلم ، فله كتابان أحدها يسمى نقد العقل العملى، وكنت كا قلنا هو أعظم من تكلم فى نظرية المعرفة ، وإنما الذين مهدوا له هذا الكلام هم الفلاسفة الانجليز من جهة ، وفلسفة المعرفة . وإنما الذين مهدوا له هذا الكلام هم الفلاسفة الانجليز من جهة ، وفلسفة

ديكارت وتلاميذه من جهة أخرى من القائلين بالفطرة في المعرفة . وعلى حين أن الفلسفة الانجليزية تنفى نفيا تاما أن المعرفة فطرية فإذا بنا نرى أن كنت يقول بأن العقل يتركب من صور فطرية تتلقى الأشياء الخارجية ، فتصوغها في هذه الصور العقلية . فالمحسوسات تصاغ في قالبين عقليين ها المكان والزمان .

#### ېرجسون:

وقد ظهر في العصر الحديث مذهبان جديدان جديران بالاعتبار، على رأس الأول برجسون، ومذهبالثاني أمريكي وهو البراجماتزم. و بين هذين الذهبين أوجه من الشبه على الرغم من اختلافهما اختلافا كبيرا. ووجه الشبه بينهما أنهما يعدان رد فعل على النزعة العلمية التي سادت أور با خلال القرن التاسع عشر. و بمقتضي هذا الاتجاه العلمي قالوا إن المعرفة لايكون موثوقا بها الا إذا قامت على المشاهدة الحسية والتجارب، وكل ماخرج كالعرفة لايكون موثوقا بها الا إذا قامت على المشاهدة الحسية والتجارب، وكل ماخرج كالمعرفة النطاق فهو كذب أو أوهام. فكائن العلم ينادي بما يسمى جبرية مطلقة، أي أن هناك أسبابا ومسببات يتصل بعضها ببعض تمام الاتصال، ولا مجال الحرية ، ولا مجال كذلك للغائية، ولا شيء يمكن أن يعرف إلا إن كان قائما على الحواس.

ويرى برجسون أن العالم عالمان عالم الحس وعالم الشعور ، يقصد بالشعور العالم النفسى . فعالم الحس هو هذا العالم الذى يبحث فيه العلم الحديث بالملاحظة والتجارب وليس الأمر فى العلم أمر الملاحظة والتجربة فقد لاحظ العلماء وجربوا ، كما يلاحظ العوام و يجربون كل يوم ، ولكن الملاحظة والتجربة لا تكونان علميتين إلا إذا خضعتا للقياس ، أى القوانين الرياضية . فإذا انتقلنا إلى عالم الشعور وجدنا الأمر فيه مختلفا . وظواهر الشعور لا يمكن أن تخضع للقياس ، وهذا هو السبب فى أنها خارجة

عن نطاق العلم الحديث بالشكل المعروف في العاوم الطبيعية ومحاولة العاماء قياس الشعور محاولة خاطئة.وفي الوقت نفسه هناك أمور يعرفها الوجدان في عالم الشعور بطرق مختلفة عن الطرق العلمية المستندة على الحواس ؟ ولا ينبغي أن ننكر هذه الظواهر لأنها تآتى عن طريق مختلف عن طريق الحواس.مثال ذلك الشعور عن بعد Télépathie أى إدراك الإنسان الأشياء البعيدة عنه في المكان، أو توقعه أشياء في المستقبل أي في الزمان . وعند بعض الناس مواهب من هذا القبيل ثابتة . فما موقفا من مثل هذه الظواهر هل ننكرها أو نقبلها ؟ يقول برجسون إنناً لا بد أن نصدق هذه الظواهر لأنها أحداث واقعة حقيقية ، كما نصدق ما يشاهد البصر من إحساسات، ثم نحاول بعد ذلك أن نعلل هذه الظواهر .الخلاصة أن برجسون ومن ارتاد هذه المباحث ، يفسح المجال لطريق جـديد من المعرفة ليس بطريق الحس بـل هو طريق الوجـدان أو البدمة يسميــه برجسون بالحدس. ويرى بعض المحدثين أن هذا الطريق من المعرفة ، يجدر أن تختص به حاسة جديدة نسمها «الحاسة السادسة» من خصائصها أن تجعلنانشعر بالأشياء عن بعد ، وأن نعرف المستقبل.والحاسة السادسة تختلف عن الفراسة لأن الفراسة من التفرس بمقتضى أمارات يراها صاحب الفراسة في وجـوه الناس، ونستطيع أن نستدل منها على ما خنى من أمور هؤلاء الناس؛ فالمعرفة في الفراسة تقوم على الاستقراء والقياس المنطق.

## البراجماتزم :

وصاحب مذهب البراجماتزم هو العالم النفسانى وليم جيمس . و بمقتضى هذا المذهب انعكست نظرية المعرفة فبدلا من أن تقدم المعرفة ثم يرتب عليها العمل بعد ذلك ، قدموا العمل أولا ثم استخلصوا منه المعرفة، ومن هنا أجازوا جميع الظواهر ، وأدخلوا الدين

مثلا في نطاق المعرفة ، وطبقا لهذا المذهب ينبغى أن نقبل ونقر الدين ثم نستخاص منه طريق المعرفة ، فنجد أن طريق المعرفة الدينية بمقتضى هذا الدين العملى ليس هوالطريق العلمى ، ولكن لا بد أن نفترض وجود ما يشبه الحاسة الدينية هى التي جعلت المجتمع يعتقد و يؤمن بالأديان . ومن هنا نجد نوعا من الشبه بين هذا المذهب ومذهب برجسون من هذه الناحية ، وهى الاعتراف بوجود ظواهر خارجة عن نطاق العلم ، وسبيل معرفتها يختلف عن السبل المعروفة في العلم أى الملاحظة والتجربة .

و يقوم جوهر فلسفة وليم جيمس على البحث في « الشعور » حتى لقد أصدر رسالة صغيرة عام ١٩٠٤ بعنوان « هل يوجد الشعور » ، أنكر فها ما جرى عليه الفلاسفة من قدم الزمان من التفرقة بين الدات والموضوع ، أى بين الدات التي تشعر وتعقل ، و بين موضوع المدركات عن الأشياء الخارجية ، وهي خارجية عن الدات . وتتم المعرفة في اصطلاح الفلاسفة عندما تتصل الذات بالموضوع وبذلك تصبح المعرفة هي العلاقة بينهما ، ونستطيع أن نسمى الدات بالعارف ، والموضوع بالمعروف ، والعلاقة بينهما بالمعرفة . مثال ذلك أنت تقرأ الآن هذا الكتاب ؛ فأنت هو الذات أى العارف ، والكتاب هو الموضوع أو المعروف ، و بينك و بين هذا الكتاب المعرفة به . وكانوا يقولون إن العارف عقل أو نفس ، وأن المعروف شيء مادى أو معقول آخر يصبح هو والعقل الذي يعرف شيئا واحدا . هناكإذن ثنائية في المعرفة تمنز بين العقلوالمعقول أو المادة . وعند والم جيمس أن القول بالنفس صدى للفلسفة القديمة، والقول بالشعور كشيء مستقل نظرة عقيمة ، وأنه لا وجود إلا للتجربة الخالصة Pure experience وليست المعرفة إلا صلة بين تجر بتين ، وليس في باطن النفس هذه الثنائية بين ذات تعرف، وموضوع يعرف. ثم يقول بعد ذلك إن التجربة الحالصة هي تيار الحياةالدائم الجريان الذي يمهد فها بعد للتفكير والتأمل.

ومذهب جيمس فى الشعور من أنه التجربة المتصلة هو أساس نظريته فى البراجماتزم وعنده أن المهم هو صدق الأفكار النافعة للانسان فى دينه وأخلاقه . والأفكار الصادقة أو الصحيحة ، هى التى تتلاءم مع التجربة ولا تخالفها ، وما دام الانسان ينتفع منها Profitable to our lives

## كلة أخيرة :

والحلاصة في نظرية المعرفة أنها أهم جانب بتى للفلسفة: أن تبحث في هذه الطرق التى توصل الانسان إلى المعرفة بالعالم الخارجي أو بالعالم الباطني . واقتضى هذا منذ ظهور هيوم ، وكنت على وجه خاص ، النظر في هذه الأداة التى بها نعرف العالمين . وهذه الأداة هي العقل؛ ثم نظروا هل محتويات العقل أصلها ناشىء عن الاحساسات والتجارب ؟ كأن العقل كالصفحة البيضاء ليس فيه شيء حتى تصل اليه هذه التجارب فت كون كل معرفة مكتسبة ؛ أو أن العقل يتركب من بعض الأفكار البديهية عما يجعلنا ننظر إلى العقل باعتبار أن فيه معلومات فطرية وهذه مسألة من أدق المسائل ممايقتضي النظر إلى العقل ، وكيف ينظر العقل إلى نفسه ، وكيف يعقل العقل ذاته ، وهل العقل والشعور شيء واحد، أم العقل شيء ، والشعور شيء آخر ؟ وهنا انتهت مباحث الحدثين إلى القول، أو إلى افتراض طريق حديد يوصل إلى المعرفة إلى جانب الطريق العقلي، هو طريق الذوق أو الوجدان أو البديهة . ولا تزال هذه المشكلة ، مشكلة المعرفة ، مفتوحة الأبوات في الفلسفة .

# فهرسن

منعة

- ٣ كلة المؤلف
- القسم الأول
- ٧ لفظ الفلسفة
- ١٠ كيف نفهم الفلسفة
  - ١١ تطور الفلسفة
  - ١٢ الفلسفة اليونانية :
- ۱۳ ـ سقراط ـ ۱۵ أفلاطون ـ ۱۸ أرسطو ـ ۲۱ الفلسفة بعد أرسطو ۲۳ ـ الرواقية ـ ۲۵ الرومان
  - ٢٩ الفلسفة الإسلاميـة
  - منزلة الفلسفة اليونانية
- ٣٠ فلسفة إسلاميه أم عربية \_ ٣١ أصل الفلسفة الاسلامية \_ ٣٣ انهام الفلاسفة \_ ٣٤ العلم الإلهى \_ ٣٥ مميزات الفلسفة الإسلامية \_ ٣٥ خضوع الفلسفة للدين \_ ٣٣ الحكلام \_ ٣٧ المعتزلة والأشاعرة \_ ٣٧ المتصوفة ٣٨ \_ الفقه \_ ٣٩ العلم الطبيعى \_ ٤١ الحكندى \_ ٣٤ الفارابي \_ ٤٤ إخوان الصفا \_ ٤٨ ابن سينا
  - ٥٢ الفلسفة الحديثة
  - ٥٧ \_ عصر النهضة \_ ٥٧ الاتجاه الحديث \_ ٥٥ بيكون \_ ٥٥ ديكارت
    - ٥٧ انفصال العاوم عن الفلسفة

منفحة

٥٨ - أسباب تأخر العلم ٣٠ - علم الرياضة - ٣١ علم الفلك - ٣٨ علم الكيمياء-٣٩ - ٢٨ موضوع الكيمياء-٣٩ - نظرية التصور - ٤٧ الفلسفة بعد انفصال العلوم - ٢٧ موضوع الفلسفة في العصر الحديث

٨٠ القسم الثاني

٨٧ نظرية المعرفة

۸۷ - المعرفة فطرية أم مكتسبة ـ . ٥٠ من القدماء إلى كنت ـ ٩٣ الحقيقيون والإسميون ـ ٩٦ العقليون والتجريبيون ـ ٥٥ بعض الآراء الفطرية ٩٣ العوالم الثلاثة ـ . ١٠٠ - المعرفة الرياضية ـ ١٠٢ مذهب كنت في المعرفة الرياضية ـ ١٠٠ مذهب كنت ـ ١٠٠ العقل والشعور ١٠٠ - الزمان والمكان ـ ١٠٨ مناقشة مذهب كنت ـ ١١٠ العقل والشعور نظرية المعرفة

مذهب الطبيعيين ـ ١٦٧ الإنسان مقياس الأشياء ـ ١٩٩ التعاريف السقراطية الرماد ١٢٥ ـ المثل الأفلاطونية ـ ١٣٧ منطق أرسطو ـ ١٧٤ ـ الأبيقورية والرواقية ١٢٥ تأثير الدين ـ ١٢١ الكليات ـ ١٢٧ القديس اغسطين ـ ١٣٩ المعرفة عند أهل السنة ـ ١٣١ المتصوفة ـ ١٣٣ المتسكمون ـ ١٣٣ الفلاسفة ١٣٥ نظرية المعرفة في عصر النهضة ـ ١٣٣ المدرسة الانجليزية ـ ١٣٨ برجسون ١٣٥ البراجماتزم ـ ١٤١ كلة أخيرة